MUALLIM

ISLAMSKI ODGOJ KAO
SREDSTVO DRUSTVENE

REFORME

Hasudin ATANOVIC

h_atanovic@hotmail.com

UDK 28-42
28-47
DOI 10.26340/muallim.v26i103.2175

SazeTak: Rad istrazuje ulogu islamskog odgoja u suo¢avanju sa savremenim drustvenim izazovima poput moralnog

relativizma, identitetske krize i dru$tvene polarizacije. Autor polazi od teze da istinska drustvena promjena zapocinje

unutra$njom preobrazbom pojedinca. Islamski odgoj se tako ne svodi na prenos$enje religijskog znanja, ve¢ postaje

sredstvo oblikovanja moralne svijesti i kolektivne odgovornosti. U fokusu rada su tri temeljna principa islamske

antropologije: fitra kao prirodena dispozicija prema dobru, sloboda izbora kao pretpostavka moralne autonomije, te

odgovornostkao cilj odgoja. Kroz analizu uloge porodice, dZamije i obrazovnih institucija, razmatra se kako islamski

odgoj moze jacati drustvenu koheziju i sprijeciti devijacije u ponasanju. Rad se oslanja na klasi¢ne i savremene

autore te predlaze reinterpretaciju islamskih vrijednosti unutar pluralnih drustava. Zaklju¢no, isti¢e se potencijal

islamskog odgoja kao stabilizirajuéeg i transformativnog faktora u izgradnji pravednijeg i inkluzivnijeg drustva.

Kljucne rijeci: islamski odgoj, drustvena reforma, fitra, moralna odgovornost, sloboda izbora

Uvod

U savremenom vremenu, obilje-
zenom globalnim krizama identiteta,
moralnim relativizmom i dubokim
drustvenim nejednakostima, pitanje
reforme drustva namece se kao impe-
rativ. U tom kontekstu, islamski odgoj
sve vise privlac¢i paznju kao religijski
okvir poducavanja i kao potencijalno
sredstvo za temeljitu drustvenu trans-
formaciju. Islamski odgoj, ukorijenjen
u Kur’anu i Sunnetu, ne podrazumi-
jeva iskljucivo stjecanje znanja, veé
integrirani razvoj li¢nosti — tjelesni,
intelektualni, emocionalni i duhovni
— koji vodi izgradnji moralno odgo-
vorne zajednice. Shvatan kao dugo-
ro¢ni proces oblikovanja pojedinca
u skladu s bozanskim smjernicama,
islamski odgoj ima neosporan po-
tencijal da doprinese reformi savre-
menih drustava.

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

Problem koji se u ovom radu raz-
matra ogleda se u nedovoljno pre-
poznatoj ulozi islamskog odgoja u
procesima drustvene obnove i pro-
mjene. lako se mnogi reformistic-
ki pokreti u muslimanskom svijetu
pozivaju na potrebu povratka izvo-
rima islama, Cesto izostaje sistemat-
sko razumijevanje i implementacija
odgojno-obrazovnih principa u $i-
rem dru$tvenom okviru. S obzirom
na izazove s kojima se suocavaju
muslimanske zajednice $irom svije-
ta poput: krize moralnih autoriteta,
urusavanja porodi¢nih vrijednosti,
porasta nasilja i drustvene margina-
lizacije, postavlja se pitanje: U ko-
joj mjeri islamski odgoj moze biti
sredstvo odrzive i eticki utemeljene
drustvene reforme?

Cilj rada jeste istraziti teorijske
osnove islamskog odgoja, identificirati

njegove klju¢ne principe i mehanizme
djelovanja na drustvo, te analizirati
primjere iz historijskog i savremenog
konteksta u kojima se odgoj koristio
kao alat drustvenih promjena. Tako-
der, rad ima za cilj ukazati na moguce
pravce implementacije islamskog od-
goja u okviru savremenih obrazovnih
politika i gradanskog drustva.

Dosadasnja istrazivanja ukazuju
na znacaj islamskog odgoja za li¢ni
razvoj i formiranje moralnih vrijed-
nosti kod pojedinca (Al-Attas, 1980;
Halstead, 2004), ali se rjede obraduje
njegova sistemska uloga u oblikova-
nju drustvene svijesti i transformaciji
drustvenih struktura.

Metodoloski pristup u ovom radu
temelji se na kvalitativnoj analizi
izvornih tekstova, savremene litera-
ture i uporednom pristupu izmedu
historijskih i savremenih primjera

34



reformistickih pokreta koji se osla-
njaju na odgojne principe.

Struktura rada podijeljena je u ne-
koliko klju¢nih poglavlja. U prvom
dijelu bit ¢e razmatran teorijski okvir
islamskog odgoja. Slijedi analiza re-
formskog potencijala odgoja kroz
historijski i savremeni primjer. Po-
sebno ¢e se osvrnuti na ulogu in-
stitucija poput porodice, dzamije i
skole, kao i na izazove implementa-
cije islamskog odgoja u savremenom
drustvenom kontekstu. Rad zavrsa-
va sintezom nalaza i odgovorom na
istrazivacko pitanje.

Teorijsko-metodoloski okvir

Islamski odgoj, kao integralni
dio islamske epistemologije i drus-
tvene filozofije, temelji se na speci-
ficnom shvatanju Covjeka, znanja i
svrhe postojanja. Njegovo razumi-
jevanje i primjena nemoguci su bez
oslonca na objavljene izvore, Kur’an i
Sunnet, koji definiraju temeljne od-
gojne principe i metodologiju podu-
¢avanja. Kur’an vise puta naglasava
ulogu znanja i moralnog usmjerenja
u izgradnji pojedinca i zajednice:
Allah nece promijeniti stanje jednog
naroda dok oni ne promijene ono sto
Je u njima samima (Kur’an, 13:11).
Ova kur’anska poruka uspostavlja
osnovni metodoloski princip islam-
skog odgoja: promjena drustva mora
zapoceti promjenom pojedinca.

U evropskoj i svjetskoj akadem-
skoj literaturi islamski odgoj sve vise
se prepoznaje kao poseban obrazovni
model koji spaja racionalno i duhov-
no, znanje i etiku. Halstead (2004)
istice da islamski odgoj nije neutralan
proces, ve¢ oblik moralne formacije
zasnovane na vrijednostima objave.
Sli¢no tome, Al-Attas (1980) argu-
mentira da je cilj islamskog obrazova-
nja “ugradnja prave vizije stvarnosti”,
§to odgoj ¢ini sredstvom duhovne re-
forme i drustvene ravnoteze. Njemac-
ki islamolog Thomas Bauer (2011)
naglasava da islam kroz obrazovanje
prenosi informacije, ali i vrijednosti
koje strukturiraju drustveni prostor. U
bosanskohercegovackom kontekstu,

Halilovi¢ (2009) govori o tome kako

35

islamski odgoj ima potencijal da pre-
mosti jaz izmedu religijske tradicije i
savremenih drustvenih potreba, uko-
liko se adekvatno interpretira i im-
plementira u obrazovnim politikama.

Pojmovno odredenje

islamskog odgoja

Islamski odgoj predstavlja cjelo-
vit, dinamican i vrijednosno uteme-
ljen proces usmjeren na oblikovanje
Covijekove licnosti u skladu s Bozijim
uputama. Za razliku od sekularnog
koncepta obrazovanja koji ¢esto pod-
razumijeva prijenos neutralnog zna-
nja, islamski odgoj integrira spiritu-
alnu, moralnu i racionalnu dimenziju
¢ovijeka, njegujuéi njegovu urodenu
prirodu (fitru) i vodeéi ga ka postiza-
nju harmonije s Bozanskom voljom.

Prema Al-Attasu (1980), islam-
ski odgoj je proces “ugradivanja prave
vizije stvarnosti”u dusu ucenika, §to
znadi da cilj obrazovanja nije samo
informacija ve¢ i transformacija. On
naglasava da je svrha odgoja obliko-
vati dobrog ¢ovjeka, a ne samo funk-
cionalnog gradanina. Takav pristup
stavlja naglasak na moralni inte-
gritet, §to ga ¢ini sustinski razli¢itim
od mnogih savremenih odgojno-
-obrazovnih modela.

Halstead (2004) dodaje da je islam-
ski odgoj proces koji podrazumijeva i
kulturoloski prijenos — ne samo sadr-
Zaja, nego i vrijednosti, identiteta i od-
govornosti. Islamski odgoj je norma-
tivan, a ne neutralan; on jasno afirmira
ideale istine, pravednosti i odgovornosti
prema Stvoritelju i zajednici.

Thomas Bauer (2011) istice da
obrazovanje u islamskoj tradiciji ni-
kada nije bilo izoliran proces, ve¢ in-
tegralni dio religijskog, kulturnog i
drustvenog Zivota. On pise da je odgoj
“uvijek bio sredstvo preno$enja visih
vrijednosti, a ne puko stjecanje teh-
nic¢kih vjestina”. Time se potvrduje
njegova reformisticka i drustveno-
-transformativna funkcija.

Halilovi¢ (2009) naglasava da je
islamski odgoj usmjeren ka povratku
¢ovijekovoj izvornoj prirodi i obnovi
unutrasnje ravnoteze. On vidi ovaj
oblik odgoja kao “proces moralnog

MUALLIM

budenja”, koji se ogleda u svako-
dnevnom ponasanju, a ne samo u ri-
tualima ili formalnom znanju.

Stoga, islamski odgoj treba shva-
titi kao religijsku obavezu i kao od-
govor na savremene izazove moralne
i drustvene fragmentacije. Njegova
univerzalna poruka o dostojanstvu
Covjeka, eti¢koj odgovornosti i zna-
nju kao emanetu (povjerenju) ¢ini
ga mo¢nim sredstvom za izgradnju
pravednijih drustava.

Metodologija reforme kroz

odgoj u islamskoj tradiciji

U islamskoj tradiciji, reforma drus-
tva se ne posmatra primarno kao poli-
ticki ili institucionalni proces, ve¢ kao
duhovno-moralna obnova koja zapoci-
nje s pojedincem. Kljuéna pretpostavka
takve metodologije jeste da se drus-
tvo ne moze temeljito promijeniti
bez transformacije ¢ovjeka — njego-
vog znanja, uvjerenja i ponasanja. U
tom smislu, islamski odgoj nije pasivno
prilagodavanje drustvenim normama,
nego aktivno oblikovanje pojedin-
ca u skladu s moralnim, duhovnim
i intelektualnim vrijednostima isla-
ma. Metodologija ove transformacije
oslanja se na tri klju¢ne antropoloske
odrednice: fitru (urodenu dobrotu),
slobodu izbora (voljnu autonomiju) i
moralnu odgovornost (svijest o odgo-
vornosti pred Bogom i zajednicom).

Fitra, kao prirodena dispozici-
ja ka dobru i spoznaji Boga, pred-
stavlja ontolosku osnovu islamskog
odgoja. Ona implicira da svaki ¢o-
vjek ima kapacitet za eticki Zivot i
duhovni razvoj i da je odgoj usmje-
ren na obnavljanje i usmjeravanje te
prirodne sklonosti (Al-Attas, 1980).
Bauer (2011) navodi da je islamski
koncept ¢ovjeka usmjeren ka mo-
guénosti povratka izvornoj prirodi,
a odgoj je mehanizam koji omo-
gucava taj povratak. Reformistic-
ki potencijal fitre lezi u tome $to
se promjena ne namece spolja, ve¢
dolazi iznutra — kroz svjesnu akti-
vaciju unutra$njeg potencijala.

Sloboda izbora je presudna za mo-
ralnu agenciju i odgovornost. Islam
ne podrzava deterministicki pogled

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



MUALLIM

na ¢ovjeka. Naprotiv, on poducava da
je svaki pojedinac odgovoran za vlasti-
te izbore (Kur'an, 91:7-10). Halstead
(2004) smatra da je islamski odgoj
usmjeren na razvijanje sposobnosti
samostalnog moralnog rasudivanja,
a ne na puko slijedenje pravila. Od-
gojna metodologija u islamu zato
ukljucuje dijalog, savjetovanje (nasi-
ha) i primjer ponasanja (uswatun ha-
sana) — jer je cilj usmjeriti slobodu,
a ne kontrolirati je.

Tredi stub metodologije islamskog
odgoja jeste koncept odgovornosti koji
proizlazi iz slobode i znanja. Coviek
je, prema Kur’anu, Aa/ifa — namjesnik
na Zemlji, odgovoran pred Bogom i
drustvom (Kur'an, 2:30). Reformisticka
pedagogija u islamu ne zavrsava stjeca-
njem znanja, vec zezi prakticnoj primjeni
Znanja u sluzbi dobra i pravde. U tom
duhu, obrazovanje nije neutralno —ono
ima feleoloski karakter jer je usmjereno
ka stvaranju eticki osposobljenih i drus-
tveno odgovornih pojedinaca.

Thomas Bauer (2014) u analizi
islamske etike naglasava da moral-
nost u islamu nije posljedica kazne
ili nagrade, nego svjesnog prihvata-
nja emaneta (povjerenja) i aktivnog
djelovanja u skladu s univerzalnim
vrijednostima. U tom svjetlu, reforma
se ne provodi represijom, vec obrazova-
njem— 1 to ne samo formalnim, nego
i zivotnim primjerom, duhovnim ra-
zvojem i dru$tvenim angazmanom.

Metodologija reforme kroz islam-
ski odgoj predstavlja spoj unutrasnje
preobrazbe i vanjske akcije. Njena
snaga leZi u uvjerenju da istinska pro-
mjena ne dolazi silom, nego znanjem i
moralnim uzdizanjem pojedinca. Osla-
njajudi se na fitru, slobodu izbora i
moralnu odgovornost, islamski odgoj
ima potencijal da pokrene duboke
promjene — kako u pojedincu, tako i
u drustvu koje on oblikuje.

Odgoj kao prevencija

drustvenih devijacija

U islamskom pedagoskom kon-
ceptu, odgoj ne predstavlja samo pre-
nosenje znanja i vjestina, to je i for-
mativni proces usmjeren ka sprecavanju

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

moralnog i drustvenog poremecaja. U
tom smislu, odgoj je klju¢na preven-
tivna mjera protiv pojava poput nasilja,
korupcije, nepravde, socijalne apati-
je i moralnog relativizma. Kur’anski
tekst jasno afirmira preventivnu funk-
ciju odgoja kada govori o onima koji
pozivaju dobru i odvracaju od zla: Vi
ste narod najbolji od svih koji se ika-
da pojavio: traZite da se cini dobro, a
odvracate od zla, i u Allaha vjerujete
(Kur’an, 3:110). Ova izjava ukazuje
na povezanost moralnog djelovanja i
dubovne orijentacije sa stabilno$éu i
zdravljem zajednice.

Islam podrazumijeva da je ovjek
stvoren sa sposobnos$¢u razlikovanja
dobraizla putem fitre —urodene sklo-
nosti ka istini. Medutim, taj potencijal
se mora njegovati i usmjeravati kako ne
bi bio zamracen drustvenim utjecajima
ili osobnim strastima (nefs). Al-Attas
(1980) istice da je zadaca islamskog
odgoja da o¢isti dusu od neznanja i ne-
pravilne percepcije, jer je upravo u po-
gresnom shvatanju stvarnosti korijen
mnogih drustvenih devijacija.

Drustvene devijacije ¢esto nasta-
ju u odsustvu moralne samokontro-
le i svijesti o odgovornosti. Islamski
odgoj koristi slobodu izbora ne kao
apsolutni princip, ve¢ kao odgovornu
maogucnost djelovanja u okvirima etike.
Halstead (2004) naglasava da se
islamski odgoj temelji na ideji da su
pojedinci moralna bica s kapacitetom
za samodisciplinu i samopropitivanje.
Aktivno razvijanje savjesti u djetinj-
stvu 1 mladosti omogucava prevenciju
ponasanja koje $teti i sebi i zajednici.

Njemacki autor Hartmut Behr
(2014) u svom radu o islamskom
obrazovanju napominje da odgoj u
islamu djeluje preventivno jer nudi
smisleni okvir za razumijevanje vlas-
titog polozaja u drustvu, ogranicava
impulsivne porive i usmjerava ih pre-
ma visem cilju.

U islamskoj praksi, preventivni
aspekt odgoja se ostvaruje kroz vise
mehanizama:

— poducavanju ahlaku (moral-
nom ponasanju),

— modeliranje uzornog ponasa-
nja kroz sunnet,

— savjetovanje i dijalog, te
— izgradnja socijalne svijesti kroz
zajednicke aktivnosti.

U fokusu je formiranje karaktera
koji se ne moze razdvojiti od viere —jer
vjera bez etike vodi formalizmu, a etika
bez vijere lahko sklizne u relativizam.

Halilovi¢ (2009) napominje da je
odgoj u islamu stit protiv destruktiv-
nih sila savremenog drustva, jer gradi
otpornost pojedinca prema pritisci-
ma trzi$nog morala, konzumerizma
i dehumanizacije odnosa. On dodaje
da samo moralno oblikovan pojedi-
nac moze biti istinski slobodan — ne
zato §to mu je sve dozvoljeno, ve¢ zato
§to zna §ta je vrijedno i $ta ne smije.

Upravo zbog toga, islamski od-
goj ne samo da reagira na devijaci-
je, nego ih predvida i predupreduje,
stvarajuci okruzenje u kojem su nor-
mativne granice jasno postavljene,
ali ne represivne — ve¢ razumljive i
unutarnje usvojene.

Obrazovni sistem
kao refleksija vrijednosti i
sredstvo dru$tvene promjene

Obrazovni sistem, kao temeljna
drustvena institucija, ne funkcioni-
ra samo kao mehanizam prenosenja
znanja, nego i kao refleksija dubo-
ko ukorijenjenih vrijednosnih stavo-
va odredene zajednice. U islamskoj
perspektivi, obrazovanje ne moze biti
ideologki neutralno — ono nuzno nosi
ontoloska, epistemoloska i eticka uvjere-
nja o Covjeku, znanju, cilju postojanja
i odnosima u drustvu. Kur’an obra-
zovanje povezuje s prosvjetljenjem i
moralnom transformacijom: Zar su
isti oni koji znaju i oni koji ne znaju?
(Kur’an, 39:9). Na taj nacin, obrazo-
vanje se u islamu shvata kao instru-
ment i posljedica drustvene svijesti, ali
i kao aktivni akter drustvene promjene.

Islamski obrazovni sistem teme-
lji se na konceptu fitre. Ta unutrasnja
dispozicija odreduje da obrazovanje
treba biti usmjereno ka aktiviranju i
razvijanju onoga sto je vec potencijal-
no prisutno u covjeku. Al-Attas (1980)
navodi da islamsko obrazovanje nije
uvodenje novih podataka u um, to je

36



proces prepoznavanja znacenja i svrbe
postojanja u svjetlu Objave. U tom
smislu, kurikulumi i didakticke me-
tode trebaju biti uskladeni s fitrom i
Bozijim smjernicama.

Obrazovni sistem koji ignorira
fitru riskira stvaranje fragmentira-
nih identiteta i eticki indiferentnih
pojedinaca. Hartmut Behr (2014)
ukazuje da je odgojna praksa u isla-
mu usmjerena na uspostavljanje rav-
noteze izmedu individualne duhovnosti
i drustvene odgovornosti, cime se ob-
razovanje pretvara u proces izgradnje
drustva iznutra.

Sloboda volje, kao klju¢na kom-
ponenta islamske antropologije, ima
znacajno mjesto u obrazovnom sis-
temu. Ona ne podrazumijeva samo
izbor zanimanja ili predmeta, ve¢
razvoj unutarnje slobode kroz formi-
ranje ispravnog prosudivanja, eticke
refleksije i odgovorne akcije. Halstead
(2004) smatra da islamski pristup
obrazovanju ukljucuje usmjeravanje
ucenika da koriste slobodu u svrhu
dobra, a ne zadovoljstva. Obrazova-
nje nije sredstvo kontrole, nego raz-
voja autonomnog moralnog bica koje
aktivno doprinosi zajednici. U tom
smislu, sloboda izbora se odrazava
i u obrazovnim politikama — kroz
mogucnost inkluzivnog obrazovanja,
pluralizma misljenja i afirmaciju raz-
nolikih pedagoskih pristupa, ali sve
unutar okvira eticke orijentacije koju
pruza islam.

Krajnji cilj islamskog obrazovanja
je funkcionalna pismenost, ali i for-
miranje moralno odgovornih clanova
zajednice. Koncept teklifa — obave-
ze 1 odgovornosti — podrazumijeva
da se znanje mora pretociti u djelo-
vanje. Kur’an poducava: Oni koji su
znanje dobili znaju da je ono sto ti se
objavljuje od Gospodara tvoga — istina
— i da vodi na put Silnoga, Hvaljeno-
ga (Kur’an, 34:6). Ovdje se istina ne
tretira kao informacija, ve¢ kao pu-
tokaz za djelovanje.

Halilovi¢ (2009) podvlaci da je ob-
razovanje u islamskoj tradiciji uvijek
imalo svrhovitu dimenziju— ono treba
osnaziti pojedinca za odgovorno dje-
lovanje u porodici, zajednici i §irem

37

drustvu. Kada se obrazovni sistem
temelji na moralnoj odgovornosti,
on postaje instrument drustvene sta-
bilnosti, razvoja i pravde.

Thomas Bauer (2011) dodaje da
je islam historijski gradio obrazovne
institucije koje su bile sredista moral-
nog oblikovanja, a ne samo prijenosa
znanja. Taj ideal ostaje relevantan i
danas, posebno u savremenom drus-
tvu koje trazi modele obrazovanja
koji ne proizvode samo radnu snagu,
nego /ljude sa svrhom, orijentacijom i
integritetom.

Islamski obrazovni sistem, oslo-
njen na fitru, slobodu izbora i mo-
ralnu odgovornost, ne teZi iskljucivo
intelektualnoj kompetenciji, ve¢ Ao-
listickom razvoju pojedinca i njego-
voj ulozi u oblikovanju pravednog
drustva. Kao takav, on je refleksija
kolektivnih vrijednosti, ali i sredstvo
njihove kriticke obnove i transfor-
macije. U tom spoju kontemplacije
i akcije, obrazovanje postaje temelj
istinske drustvene promjene.

U islamskoj pedagoskoj tradiciji,
proces odgoja ne pocinje niti zavrsava
unutar zidova formalne skole. Odgoj
se shvata kao Zivotni, kontinuirani i
visedimenzionalni proces, &iji kljuéni
akteri nisu samo ucitelji, ve¢ i rodite-
lji, imami, mentori i sama zajednica.
Porodica, dZamija i obrazovne institu-
cije predstavljaju tri osnovne odgojno-
-obrazovne sfere koje zajednicki obli-
kuju moralni, intelektualni i duhovni
razvoj djeteta. Ove institucije ne dje-
luju izolirano, ve¢ u sinergiji — svaka
od njih igra nezamjenjivu ulogu u
afirmaciji fitre, usmjeravanju slobode
izbora i razvoju moralne odgovornosti.

Porodica je u islamu prva i naj-
vaznija $kola Zivota. Poslanik Mu-
hammed, a.s., rekao je da se svako
dijete rada u fitri, pa ga roditelji uci-
ne jevrejem, kr§¢aninom ili vatro-
poklonikom. Ovaj hadis potvrduje
da je odgovornost roditelja kljucna u
oCuvanju i razvoju. Al-Attas (1980)
naglasava da porodi¢ni odgoj treba
biti prvi kontakt djeteta s pojmom
odgovornosti, reda, samokontrole i
pripadnosti visem cilju.

Istrazivacki rezultati (Pehli¢,

2017:88) pokazali su kako je osnovno

MUALLIM

obiljezje bosnjackog porodi¢nog od-
goja, utemeljenog na islamskoj tra-
diciji, to $to je izrazeno dizajniran
za socijalni senzibilitet prema dru-
gima. Takoder, istrazivacki rezultati
pokazali su da u porodi¢nom bos-
njackom odgoju u vecoj mjeri tre-
ba staviti akcenat na razvoj li¢nog i
kolektivnog samopostovanja.

Porodica je i prostor za vjezbanje
slobode u sigurnom okruzenju, gdje di-
jete uci da su izbori povezani s poslje-
dicama. Sloboda bez vodenja moze
prerasti u samovolju, a odgojna ulo-
ga roditelja je da pruze ravnotezu
izmedu discipline i ljubavi, strukture
i podrske. Kur’an poziva na blagost
i mudrost: Pozivaj na put Gospodara
svoga mudroscu i lijepim savjetom...
(Kur’an, 16:125), $to se odnosi i na
roditeljsku pedagogiju.

Dzamija ima ulogu dubovnog ko-
rektiva i drustvene stabilnostibududi da
pruza prostor gdje se vjerske i eticke
vrijednosti ne samo poducavaju, nego
i zajednicki prakticiraju. U vremenu
moralne nesigurnosti i vrijednosnog
relativizma, dZamija djeluje kao o-
ralni kompas zajednice. Bauer (2011)
isti¢e da je islamski model zajedni-
ce uvijek bio oslonjen na kolektivnu
dubovnu praksu, koja ukljucuje i za-
jednicko ucenje, solidarnost i medu-
sobno savjetovanje (Sura).

U dzamiji se njeguje svijest 0 odgo-
vornosti pred Bogom, $to se direktno
odrazava na odnose unutar zajednice.
Odrasli i djeca zajedno prisustvuju
namazu, predavanjima i zajednickim
akcijama, ¢ime se prenosi Ziva etika
i odgoj kroz primjer. DZamija time
ne vrsi samo religijsku funkciju, ve¢
1 odgojnu, socijalizacijsku i preventiv-
nu, naroCito kod mladih koji traze
smisao i identitet.

Savremene islamske obrazovne
institucije — skole, fakulteti i instituti
—imaju zadatak da strukturirano pre-
nose Znanje, ali i grade karakter ucenika
(Pehli¢, Sari¢-Krajisnik i Odobasié,
2022). One djeluju u sintezi s poro-
di¢nim i vjerskim prostorima, pru-
Zajudi uceniku mogucnost da razvije
svoje intelektualne sposobnosti uz isto-
vremeno njegovanje moralnog kompasa.

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



MUALLIM

Halstead (2004) naglasava da islamski
obrazovni sistem mora kombinirati
akademsku izvrsnost s etickim obliko-
vanjem, kako bi stvorio autonomne,
ali odgovorne pojedince.

Halilovi¢ (2009) dodaje da obra-
zovna institucija u islamskom smi-
slu ne odgaja strucnjaka bez duse,
vel osobu koja zna, vjeruje i djeluje.
Takav obrazovni ideal podrazumijeva
formiranje licnosti, u kojoj su znanje
i moralnost nerazdvojivi.

Uloga porodice, dzamije i obra-
zovnih institucija u islamskom odgoju
je komplementarna i uzajamno ovisna.
Svaka od tih institucija afirmira fitru,
poducava smislenoj slobodi i oblikuje
osjecaj odgovornosti. Njihovo zajed-
nicko djelovanje omogucava razvoj
uravnotezenog pojedinca, sposobnog
da aktivno doprinosi drustvenom do-
bru. U tom smislu, islamski odgoj ne
priprema samo za ahiret, ve¢ i za ak-
tivan i moralan Zivot u ovom svijetu.

Primjena islamskih odgojnih
nacela u savremenim drustvima
Primjena islamskih odgojnih na-
Cela u savremenim drustvima suocava
se s nizom izazova, ali istovremeno
nudi i vrijedne mogu¢nosti za kon-
struktivan doprinos u oblikovanju
eticki osvijestenih, drustveno od-
govornih i duhovno uravnotezenih
pojedinaca. Savremena drustva ka-
rakterizira ubrzana sekularizacija,
fragmentacija identiteta, porast re-
lativizma i rastuca distanca izmedu
tormalnog obrazovanja i moralnih
vrijednosti. U tom kontekstu, islamski
odgoj, zasnovan na konceptima fitre,
slobode izbora i moralne odgovornosti,
ima potencijal da djeluje kao a/zer-
nativni i dopunski model odgoja, spo-
soban da poveze intelektualni razvoj
s duhovnim i etickim principima.
Jedna od osnovnih vrijednosti
islamskog odgoja u savremenom
kontekstu jeste njegova sposobnost
da ponudi stabilnu moralnu i identi-
tetsku matricu, posebno mladima suo-
¢enim s krizom smisla i fragmentaci-
jom identiteta. Kur’an navodi: Uputi
me putem onih kojima si milost Svoju

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

darovao... (Kur'an, 1:6-7), sugerira-
juéi potrebu za jasnim, vodenim i vri-
jednosno usmjerenim putokazima. U
tom duhu, Al-Attas (1980) istice da
islamski odgoj ne stvara samo inte-
lektualno osposobljenog covjeka, veé
onoga koji zna kuda ide i zasto — §to
je klju¢no u vremenu zbunjujuce plu-
ralnosti ponuda i vrijednosti.

U kontekstu migracija i musli-
manskih zajednica u Evropi, Thomas
Bauer navodi da islamski odgoj ima
potencijal da bude medij kulturnog
sidrenja, koji mladima pruza osje-
¢aj pripadnosti bez iskljucivosti. On
upozorava da odgoj koji ne pozna-
je dublje vrijednosti vodi u povrénu
integraciju, dok islamska pedagogija,
ako se pravilno tumaci, “moze povezati
duhovno samopouzdanje s drustve-
nim angazmanom’ (Bauer, 2011:83).

Savremena drustva sve vise teze
inkluziji, razli¢itosti i interkulturalno-
sti (Adilovi¢ i Pehli¢, 2022). Koncept
fitre omogucava pedagoski pristup koji
postuje razlike, a naglasava zajednicko
ljudsko dostojanstvo. Halstead (2004)
naglasava da je islamski odgoj u svo-
joj osnovi inkluzivan jer ne polazi
od ideje o superiornosti, ve¢ od pri-
znanja da je svaka osoba stvorena sa
sposobno$éu moralnog rasta i vjer-
ske spoznaje.

U obrazovnim kontekstima koji
uklju¢uju muslimanske ucenike, prim-
jena islamskih odgojnih nacela kroz
vrednovanje samodiscipline, medu-
sobnog postovanja i moralne samo-
svijesti moze biti most ka interkultur-
nom razumijevanju.

Islamski odgoj u savremenim drus-
tvima mora afirmirati slobodu izbora
kao pravo i kao odgovornost. Slobo-
da nije apsolutna, ona se ostvaruje u
svjetlu znanja i svijesti o posljedicama.
U pluralnim drustvima, ovaj pristup
potice kriticku kompetenciju: sposob-
nost u¢enika da analizira, vrednuje i
djeluje eticki u slozenim situacijama.
Zadatak odgajatelja je da ne namece
istinu, nego da pomogne da se ona ot-
krije, §to odrazava aktivan, a ne auto-
ritaran model odgoja i obrazovanja.

Kona¢no, moralna odgovor-
nost kao temelj islamskog odgoja u

savremenim drustvima otvara prostor
za aktivno gradanstvo i eticko liderstvo.
Umjesto pasivne poboznosti, islam
traZi drustveno angaziranog vjerni-
ka koji doprinosi zajednici, zastupa
pravdu i ucestvuje u rjeSavanju pro-
blema drustva. Halilovi¢ (2009) isti-
¢e da odgoj mora oblikovati li¢nost
sposobnu da se suprotstavi nemora-
lu, ali i da predvodi u dobru, a to je
moguce samo kroz povezivanje mo-
ralne spoznaje i konkretne drustvene
akcije. U tom smislu, islamski odgoj
ne djeluje kontra savremenog drus-
tva, ve¢ unutar njega — £ao korektiv,
kao izvor unutrasnje orijentacije i kao
alat za transformaciju u pravcu pra-
vednijeg i humanijeg poretka.

Odgoj kao odgovor na krizu
identiteta, eticki relativizam i
drustvenu polarizaciju

Savremena drustva suocavaju se
s dubokim krizama koje nadilaze
ekonomske i politicke sfere. Kriza
identiteta, eticki relativizam i drus-
tvena polarizacija predstavljaju te-
meljne poremecaje u strukturi li¢-
nih i kolektivnih vrijednosti, koji
duboko utje¢u na mlade generacije
i izazivaju osjec¢aj nesigurnosti, be-
znada i otudenosti. U takvom kon-
tekstu, islamski odgoj — utemeljen
na jasno definiranoj antropologiji,
etici i odgovornosti — nudi sveobu-
hvatan odgovor, jer tezi formiranju
uravnotezenog ¢ovjeka ¢iji su iden-
titet, spoznaja i djelovanje uskladeni
s univerzalnim vrijednostima.

Identitetska kriza u savremenom
svijetu proizlazi iz gubitka stabilnog
uporista u sistemima znacenja. Islam-
ski koncept fitre pruza ontolosku si-
gurnost ijasnocu u definiranju ovije-
kove svrhe i mjesta u svijetu. Kur’an
navodi: Okreni lice svoje pravoj vjeri
— Allahovoj prirodi prema kojoj je On
stvorio ljude. Nema promjene u Allaho-
vom stvaranju (30:30). Ovaj ajet uka-
zuje da je identitet u islamu povezan
sa stvaranjem,a ne samo s kulturnim
ili drustvenim konstrukcijama.

Al-Attas (1980) istice da je islam-

ski odgoj proces ugradivanja istinske

38



vizije stvarnosti u ljudsku svijest.
Takva vizija omoguéava formiranje
integriranog identiteta, koji ne pod-
lijeze manipulaciji trendova ili ideo-
logija. U vremenu u kojem su mnogi
identiteti oblikovani potro$njom,
ideoloskim ekstremizmom ili digi-
talnom nestalno$cu, islamski odgoj
poziva na povratak unutrasnjoj jas-
noci, svrsi 1 dubovnoj ukorijenjenosti.

Eticki relativizam — ideja da su
sve vrijednosti subjektivne i promje-
njive —vodi ka normativnom rasulu i
pasivnosti. Nasuprot tome, islam us-
postavlja stabilan moralni okvir koji
pociva na Objavi, ali ostaje otvoren
za razum, kontekst i savjest. Halstead
(2004) naglasava da islamski odgoj
nudi ¢vrste vrijednosne oslonce u svi-
jetu koji Cesto djeluje bez njih, isticuéi
da je moralnost u islamu zasnovana
na ravnoteZi izmedu principa i kon-
teksta. U tom smislu, islamski odgoj
razvija moralnu pismenost — sposob-
nost mladih da prepoznaju, razumi-
ju i evaluiraju moralne situacije, ne
oslanjajudi se iskljucivo na veéinsko
misljenje ili emocije. Hartmut Behr
(2014: 502) ukazuje da se kroz islam-
sku pedagosku praksu moze “jacati
otpornost na eticki relativizam kroz
duhovnu i racionalnu unutarnju kon-
sistentnost” (ethische Konsistenz durch
geistige Selbstreflexion).

Drustvena polarizacija — izraze-
na u obliku politicke netrpeljivosti,
kulturne fragmentacije i narastaju-
¢e islamofobije — zahtijeva odgojni
odgovor koji promovita razumije-
vanje, empatiju i 0dgovornost prema
zajednickom dobru. Islamski odgoj,
kada je pravilno shvacen i primi-
jenjen, pruza okvir za inkluzivni

Adilovi¢, Muharem i Pehli¢, Izet (2022).
Islamska vjeronauka u funkeiji promo-
viranja i pribvatanja razlicitosti. U:
Adilovié¢, Muharem (ur.), Islamska
vferonauka pred izazovima savreme-
nog: znanstvena monografija, Zenica:
Naucéno-istrazivacki centar Zenica.

39

identitet, u kojem se vjera ne su-
protstavlja drugome, ve¢ oblikuje
kapacitet za suzivot i dijalog (Adi-
lovi¢ i Pehli¢, 2022).

Halilovi¢ (2009) podvlaci da
islamski odgoj ne podrazumijeva
zatvaranje u zajednicu, ve¢ razvijanje
moralne otvorenosti uz Cuvanje vrijed-
nosnog integriteta. Kroz praksu sure
(savjetovanja), islaha (pomirenja) i adla
(pravde), mladi se uce kulturi dijalo-
ga i izgradnji mostova, a ne zidova.
Islamski odgoj, dakle, ne doprinosi
drustvenim podjelama, nego 7jiho-
vom prevazilazenju kroz eticku svijest
i drustvenu odgovornost.

Islamski odgoj, temeljen na fitri,
slobodi izbora i moralnoj odgovor-
nosti, nudi konzistentan i dubok od-
govor na klju¢ne bolesti savremenog
drustva. On nudi duhovni kompas,
normativnu jasnocu i unutrasnju
stabilnost. Time se potvrduje nje-
gova savremenost: ne kroz imitaciju
drustvenih trendova, ve¢ kroz nji-
hovo kriticko preispitivanje i eticku
korekciju iznutra.

Zakljucak

Islamski odgoj, posmatran iz an-
tropoloske, pedagoske i drustvene
perspektive, predstavlja cjelovit pri-
stup oblikovanju pojedinca i zajedni-
ce utemeljen na fitri, slobodi izbora
i moralnoj odgovornosti. Islamski
odgoj ima transformativni potenci-
jal koji se ne iscrpljuje u individu-
alnom duhovnom razvoju, nego se
proteze na $iru drustvenu strukturu
— kroz izgradnju moralne zajedni-
ce, prevenciju drustvenih devijaci-
ja, jacanje institucionalnih temelja

Literatura

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib
(1980). The Concept of Education in Islam:
A Framework for an Islamic Philosophy
of Education. Kuala Lumpur: ISTAC.
Aslan, Ednan (2016). Das islamische
Menschenbild und die Seelsorge im

Islam. Deutsche Islam Konferenz.

MUALLIM

i afirmaciju univerzalnih vrijedno-
sti u interkulturalnim kontekstima.
U savremenim drustvima obilje-
Zenim krizom identiteta, etickim re-
lativizmom i rastu¢om polarizacijom,
islamski odgoj nudi vrijednosno ute-
meljen i integrativan model obrazo-
vanja koji promovira znanje te svijest
o odgovornosti, smislu i zajednickom
dobru. Pritom se njegova relevantnost
ne ogranicava na muslimanske zajed-
nice — naprotiv, njegov naglasak na
pravdi, dijalogu, empatiji i drustve-
nom angazmanu ¢ini ga potencijal-
nim doprinosom gradanskom drus-
tvu u pluralnim sredinama.
Rezultati rada impliciraju da:

— Islamski odgoj moze djelovati
kao stabilizacijski faktor u drus-
tveno-normativnim krizama.

— Uspjesna implementacija is-
lamskog odgoja zahtijeva si-
nergiju porodice, obrazovnih
institucija i vjerskih zajednica.

— Njegova inkluzivna dimenzija,
utemeljena na fitri, omoguca-
va razvoj dijaloga i suzivota u
multikulturnim drustvima.

— Odgoj u islamu nije zatvoren
sistem, to je dinami¢na prak-
sa s potencijalom da odgovori
na savremene izazove, uz uvjet
autenticne, a ne formalisticke
interpretacije.

Zaklju¢no, islamski odgoj reba po-
smatrati kao religijsku kategoriju, ali
kao obrazovni koncept s drustvenom
vizijom u kojoj znanje nije neutralno,
nego usmjereno ka dobru; gdje slo-
boda nije apsolutna, ve¢ odgovorna;
i gdje covjek nije atomizirani pojedi-
nac, ve¢ moralni graditelj zajednice.

https://www.deutsche-islam-konfe-
renz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/
Downloads/Sonstiges/20160307_
vortrag_takim_seelsorge.pdf?__
blob=publicationFile&v=1

Bauer, Thomas (2011). Die Vereindeu-
tigung der Welt: Uber den Verlust an

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



MUALLIM

Mebhrdeutigkeit und Vielfalt. Stuttgart:
Reclam Verlag.

Behr, Hartmut Heinz (1998). Islamische
Bildungslehre. Garching bei Miinchen:
Dar-us-Salam.

Behr, Hartmut Heinz (2014). Menschen-
bilder im Islam. U: Rohe, Mathias, En-
gin, Hasan, Khorchide, Mouhanad,
Ozsoy, Omer & Schmid, Hansjorg
(ur.), Handbuch Christentum und Islam
in Deutschland). Freiburg: Herder.

Halilovi¢, Safvet (2009). Kur'anska an-
tropologija — Covjek u svjetlu Kur'ana.
Novi Pazar: El-Kelimeh.

Halstead, J. Mark (2004). An Islamic Con-
cept of Education. Comparative Educa-
tion, 40(4), 517-529.

Kaddor, Lamya (2008). Muslimische
Jugendliche zwischen Moderne und
Religion. U: Kaddor, Lamya (ur.),
Islamische Erziehungs- und Bildun-
gslehre. Mlnster: LIT Verlag.

Kari¢, Enes (2019). Kur'an s prijevodom.
Sarajevo: El-Kalem.

Pehli¢, Izet (2017). Odgoj u bosnjackoj
porodici u funkciji razvoja socijalnog
senzibiliteta mladih. U: Prlja¢a, Mu-
hamed (ur.), Konferencija “Musli-
manska porodica — prava i duzno-
sti”, Zbornik radova s konferencije u
organizaciji Uprave za vjerske po-
slove Rijaseta Islamske zajednice

u Bosni i Hercegovini. Sarajevo:
El-Kalem.

Pehli¢, Izet, Hasanagi¢, Anela i Sari¢-
Krajisnik, Emina (2022). Is/lamska
vjeronauka u funkciji oblikovanja i
ocuvanja vlastitog vjerskog identiteta.
U: Adilovi¢, Muharem (ur.), Islam-
ska vjeronauka pred izazovima savre-
menog: xnanstvena monogmﬁja, str.
105-121. Zenica: Nauéno-istrazi-
vacki centar Zenica.

Pehli¢, Izet, Saric’—Krajiénik, Emina i
Odobasi¢, Amina (2022). Ulsga vje-
ronauke u osnaZenju odgojne funkcije
skole i poboljsanju religijskog odgoja.
U: Adilovi¢, Muharem (ur.), Islamska
vjeronauka pred izazovima savreme-
nog: xnanstvena monografija, Zenica:
Nauéno-istrazivacki centar Zenica.

B
Fla¥ Mo Dy 23N &
Mﬁ\ﬁ EROALY

Lol ¥l Slosell dgalee 3 2 2o Al 5 JGll oy
(Sl Ozt o b £a3Ts @3N 2o Je 3 olall
T i) (Flam W) el o) A6l 20,81 e (380 sl
B 5ty 3T () JSTas) 2y 2 s el 2,1 g
gl 51 3 &l toole W Je JUl) Sy el
Sl By ] ael) Ll aslaely skl LY
Gan ayleel adysdly (@MY I Dol bsylael,
) Sy sty 5 W31 s JdE I ey g U
BYSUCING R W0 100 [ - | I VYRPUAUR PSR SEXN | I S EPREN

ASI SBLAV e 1)1y Sl el
ko) ¢ Ay ¢ oprolally S DS GESTE 51T I JUal) sy
syall Lol ok | (35 Aysamd) Slaainll 3 LY 3 o
o 3 5 LA Jele blaely 20 £ Al 0UKG) Je
¢ ,Jaall “:,C\.‘.‘:;?-\J\ Cy\my\ ‘%ﬁ}k—wy\ Lo A il <LK

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

Abstract

ISLAMIC EDUCATION
AS A MEANS OF SOCIAL REFORM

Hasudin Atanovié

'This paper explores the role of Islamic education in address-
ing contemporary social challenges such as moral relativism,
identity crises, and societal polarization. The author begins
with the premise that genuine social transformation begins
with the inner transformation of the individual. Thus, Is-
lamic education is not merely the transmission of religious
knowledge, but a means of shaping moral consciousness and
fostering collective responsibility. The study centers on three
foundational principles of Islamic anthropology: fitra as the
innate human disposition toward good, freedom of choice as
a precondition for moral autonomy, and responsibility as the
ultimate aim of education. Through an analysis of the roles
played by the family, mosque, and educational institutions, the
paper considers how Islamic education can strengthen social
cohesion and prevent behavioral deviance. Drawing on both
classical and contemporary scholars, the paper calls for a re-
interpretation of Islamic values within pluralistic societies. In
conclusion, it highlights the potential of Islamic education to
serve as a stabilizing and transformative force in the construc-
tion of a more just and inclusive society.

Keywords: Islamic education, social reform, fitra, moral re-
sponsibility, freedom of choice

40



