
81

ISLAMSKE TEME

Novi Muallim • jesen 2025 • god. XXVI • br. 103

POSLJEDNJI AJETI  
SURE EL-BEKARE
Rifet ŠAHINOVIĆ 
Islamski pedagoški fakultet Univerziteta u Bihaću 
rifets@hotmail.com

Sažetak: Posljednji ajeti sure El-Bekare nose snažnu teološku poruku o Božijoj moći, jedinstvu i pravednosti. 
Prvi dijelovi ajeta naglašavaju da Allah vlada svime na nebesima i Zemlji te da oprašta onima koje On odabere. U 
dovama koje slijede vjernici mole Allaha da ih ne kazni zbog nenamjernih grešaka i zaborava te da ih ne optereti 
iznad njihovih mogućnosti. Također, navedenom dovom se traži oprost za prošle grijehe i moli za zaštitu od 
iskušenja koja su iznad ljudskih sposobnosti. Ovi ajeti podsjećaju na važnost pokajanja, vjerničke odgovornosti i 
poštivanja Božijih zakona, kako u odnosu prema sebi, tako i prema drugima. Posljednji ajeti sure El-Bekare nisu 
samo molitva za umrle, već i upute za žive, pozivajući ih na moralnu ispravnost, pokajanje i vjeru u Allahovu milost.

Ključne riječi: posljednji ajeti sure El-Bekare, Božija moć, opraštanje, dova, vjernička odgovornost, Allahova pomoć 

Tumačenje posljednjih ajeta 
sure El-Bekare
U nauci o Kur’anu posebno mjesto 

zauzimaju završeci ajeta, ali i posljed-
nji ajeti kur’anskih sura. Svi završeci 
kur’anskih sura predstavljaju svojevrsnu 
poentu i rezime svega što je kazano 
u tom poglavlju i izazivaju posebnu 
pažnju kod čitalaca Kur’ana. Zato će 
neki teoretičari islama kazati da za-
vršeci kur’anskih sura predstavljaju 
jednu vrstu himne. Otud se u našim 
medresama i na islamskim fakulteti-
ma uče napamet završni ajeti pojedi-
nih kur’anskih sura poznati pod nazi-
vom ašereta. Ona se uče na mnogim 
vjerskim svečanostima u džamijama 
ili na drugim prigodnim mjestima.

Završetak kur’anske sure El- 
-Bekare je itekako interesantan za 
razmišljanje, a kur’anska dova u po-
sljednjem ajetu ove sure posebno za-
okuplja pažnju i izaziva divljenje sva-
kog vjernika. U tradiciji muslimana 
prisutna je praksa da se posljednja 

tri ajeta ove sure uče na kaburu na-
kon klanjanja dženaza-namaza (ovo 
je poznato kao ašere Lillahi).

Dva ajeta prije dove na samom 
kraju sure El-Bekare (284–285) ta-
kođer su vrlo zanimljivi i imaju zna-
čajnu povezanost s posljednjim aje-
tom iste sure:

رضِْ وَإنِ تُبدُْوا۟ 
َ ْ
مَٰوتَِٰ وَمَا فِ ٱل ِ مَا فِ ٱلسَّ لِّ

ْفُوهُ يَُاسِبكُْم بهِِ  وْ تُ
َ
نفُسِكُمْ أ

َ
مَا فِٓ أ

بُ مَن يشََاءُٓ وَٱلُله  ٱلُله فَيَغْفِرُ لمَِن يشََاءُٓ وَيُعَذِّ
‎ ٌءٍ قَدِير ٰ كُِّ شَْ عََ

Allahu pripada sve što je na nebe­
sima i što je na Zemlji. Pokazivali 
vi šta je u dušama vašim ili skri­
vali, Allah će vas za to pitati, pa će 
oprostiti kome hoće, a kazniti koga 
hoće. A Allah nad svime ima moć. 

Ashabi, r.a., su bili ljudi duboke 
bogobojaznosti i iskrene predanosti 
Allahu. Kada je objavljen dio iz na-
vedenog ajeta – Pokazivali vi šta je 
u dušama vašim ili skrivali, Allah će 
vas za to pitati... – obuzeo ih je strah. 

Uplašili su se da će biti odgovorni 
čak i za ono što samo pomisle, za 
prolazne misli, sumnje ili šejtanske 
došaptaje koje čovjek ne može uvi-
jek kontrolirati. Otišli su Poslaniku, 
a.s., i rekli: “Allah nam je propisao 
namaz, post, džihad i druge obaveze 
– i prihvatili smo ih. Ali, sada nam je 
objavljen ajet koji ne možemo pod-
nijeti!” Oni nisu, poput prethodnih 
naroda, tražili olakšice ili odbijali 
naredbe. Umjesto toga, pokazali su 
pokornost i rekli: “Čujemo i poko-
ravamo se.” Njihova uzvišena svijest 
o odgovornosti i strah od Gospodara 
bila je razlog zbog čega ih je Allah 
pohvalio. Kao odgovor na iskrenost i 
pokornost ashaba, Uzvišeni Allah je 
objavio olakšanje u posljednjim ajeti-
ma sure El-Bekare. U njima se jasno 
kaže da Allah ne opterećuje nikoga 
više nego što može podnijeti. Posla-
nik, a.s., zatim je obradovao svoj umet 
riječima: Allah je oprostio mom umetu 
ono što pomisli, sve dok to ne izgovori ili 
ne postupi po tome (Et-Taberi, 1995).

UDK 28-232
28-534.3

DOI 10.26340/muallim.v26i103.2181



82

ISLAMSKE TEME

Novi Muallim • jesen 2025 • god. XXVI • br. 103

Ova objava je bila smiraj srcima 
vjernika i još jedan dokaz Allahove 
milosti. U njoj se ogleda ravnoteža 
između odgovornosti i milosti: čovjek 
se poziva da čuva svoje srce i misli, a 
ostavlja se prostor da ne bude kaž
njen za ono što nije mogao izbjeći.

بِّهِ  رَّ مِن  هِْ 
َ

ل إِ نزِلَ 
ُ
أ بمَِآ  سُولُ  ٱلرَّ ءَامَنَ 

ئِكَتِهِ 
ٰٓ وَمَلَ بِٱلِله  ءَامَنَ  مُؤْمِنوُنَ كٌُّ 

ْ
وَٱل

ن  مِّ حَدٍ 
َ
أ بَيَْ  قُ  نُفَرِّ  

َ
ل وَرُسُلِهِ  كُتُبِهِ  وَ

طَعْنَا غُفْرَانكََ رَبَّنَا 
َ
رُّسُلِهِ وَقاَلوُا سَمِعْنَا وَأ

مَصِيُر
ْ
كَْ ٱل َ

وَإِل
Poslanik vjeruje u ono što mu se 
objavljuje od Gospodara njegova, a 
i vjernici – svaki od njih vjeruje u 
Allaha, i meleke Njegove, i Knjige 
Njegove, i poslanike Njegove: “Mi 
među poslanicima Njegovim ne 
pravimo razliku!” I govore: “Ču-
jemo i pokoravamo se! Molimo 
Te za oprost, Gospodaru naš, a 
kod Tebe je konačno odredište!” 
(El-Bekare, 285)

Zadržimo se na nekoliko komen-
tatorskih značajki u vezi s navedenim 
ajetima s kraja sure El-Bekare.

Prvo, na samom početku vidljiva 
je naglašenost Božije jednoće i jedin-
stva: Allahu pripada sve što je na ne­
besima i što je na Zemlji. To je temelj 
vjerovanja jednog muslimana. Bog 
je Jedan i Jedini; Stvoritelj svega, 
Njemu pripada sve i Njemu se sve 
vraća. Sva filozofija i kazivanja isla-
ma za muslimana počinju i završavaju 
tim akaidskim aksiomom. Ustvari, sva 
brojna kazivanja i tumačenja u po-
vijesti muslimanskog mišljenja samo 
su pokušaji da se objasne te temeljne 
vjerske istine.

Drugo, naglašava se važnost tran-
sparentnosti ljudi u djelovanju, pona-
šanju i životu općenito. Ovdje se na 
posredan način od ljudi traži da ono 
što skrivaju i ono što pokazuju kroz 
djela mora biti identično: Pokaziva­
li vi šta je u dušama vašim [u mislima 
vašim] ili skrivali, Allah će vas za to 
pitati. Ljudi se trebaju voditi tran-
sparentnošću kroz život. 

Kako to da On oprašta kome hoće, 
a kažnjava koga hoće? Ovdje je važno 
stalno imati na umu da zbog vanj-
skih djelovanja i unutrašnjih dvojbi 

čovjeka, Uzvišeni Bog oprašta ili kaž
njava po Svojim mjerilima. A kakva 
su Božija mjerila, to je nedokučivo za 
čovjeka ograničenog razuma. Allaho-
va kazna nije proizvoljna, ona dolazi 
iz Njegove pravednosti. U Kur’anu 
se više puta ponavlja da kazna do-
lazi onima koji ustraju u nepravdi 
i grijehu ( Junus, 44). Također, onaj 
ko se ne pokaje zaslužuje posljedice 
svojih djela (En-Nisa’, 123). Prema 
tome, Allahova kazna odgovor je na 
ljudska djela, a ne nešto što dolazi bez 
razloga. Jedino On istinski zna čija 
djela zaslužuju kaznu, a čija oprost.

Treće, poslije kazivanja o Božijoj 
jednoći odmah dolazi objava: “Posla-
nik vjeruje u ono što mu se objavljuje 
od Gospodara njegova, a i vjernici.” 
Temeljna karakteristika Objave od 
Gospodara svjetova je kontinuitet i 
trajanje: muslimani vjeruju u sve po-
slanike, a poslanici i vjernici vjeruju 
u ono što On objavljuje.

Četvrto, nakon naglašavanja Bo-
žijeg jedinstva, odnosa Stvoritelja i 
čovjeka, kontinuiteta i trajanja Bo-
žije objave te vjerovanja poslanika i 
vjernika u Objavu, slijedi poslanič-
ka i vjernička izjava: “Čujemo i po-
koravamo se! Molimo Te za oprost, 
Gospodaru naš, a kod Tebe je ko-
načno odredište!”

Navedena dva ajeta iz sure El- 
-Bekare (284–285) zapravo su uvod 
u dovu koju sadrži posljednji ajet 
iste sure. 

Dova živih među kaburovima: 
poruka posljednjeg ajeta sure 
El-Bekare
لهََا مَا   وسُْعَهَا 

َّ
إِل نَفْسًا  ٱلُله   يكَُلِّفُ 

َ
ل

 
َ

ل بَّنَا  رَ تسََبَتْ 
ْ
ك ٱ مَا  وَعَليَهَْا  كَسَبَتْ 

 
َ

وَل ناَ رَبَّناَ 
ْ
خْطَأ

َ
أ وْ 

َ
أ َّسِينَآ  ن إِن  تؤَُاخِذْنآَ 

ينَ  ِ
َّ

تَهُ عََ ٱل
ْ
ا كَمَا حََل إِصًْ مِْلْ عَليَنَْآ 

َ
ت

اَ 
َ

 طَاقَةَ ل
َ

ناَ مَا ل
ْ
ل َمِّ  تُ

َ
مِن قَبلِْناَ رَبَّناَ وَل

نتَ 
َ
وَٱرحَْْنَآ أ اَ 

َ
وَٱغْفِرْ ل بهِِ وَٱعْفُ عَنَّا 

‎ َفِرِين كَٰ
ْ
قَوْمِ ٱل

ْ
ناَ عََ ٱل مَوْلىَٰنَا فَٱنصُْ

Allah svaku osobu obavezuje samo 
onoliko kolike su njene mogućnosti; 
njoj u korist ide ono dobro koje za­
radi, a na njenu štetu ide ono zlo 

koje sebi privrijedi. Gospodaru naš, 
nemoj nas kazniti ako zaboravimo 
ili nehotice pogriješimo! Gospodaru 
naš, ne tovari na nas breme kao što si 
ga natovario na one prije nas! Gos­
podaru naš, ne opterećuj nas onim 
za što nemamo snage! Preko grijeha 
naših prijeđi, oprosti nam i smiluj 
nam se! Ti si Gospodar naš, pa nas 
pomozi protiv naroda koji ne vje­
ruje! (El-Bekare, 286)
Prvo se kaže da je čovjek obavezan 

samo onoliko koliko mu mogućno-
sti dozvoljavaju – Allah svaku osobu 
obavezuje samo onoliko kolike su nje­
ne mogućnosti. Ovdje je upotrijebljen 
izraz illa vus’aha, koji doslovno znači 
“koliko okolnosti i prilike dopuštaju 
čovjeku”. Allah ne obavezuje čovje-
ka osim toliko. Na drugom mjestu u 
Kur’anu stoji: Ne zadužuje Bog nikoga 
više nego što mu je dao – la jukelliful­
lahu nefsen illa ma ataha, tj. više od 
njegovih mogućnosti (Et-Talak, 7). 
To je jedno od mogućih tumačenja 
uvodnog dijela posljednjeg ajeta sure 
El-Bekare. Pogledajmo ljude koji se 
opterećuju vjerskim obavezama i pro-
pisima mimo vlastitih mogućnosti, 
mimo prilika i okolnosti u kojima se 
nalaze, a Kur’an sugerira da se sve to 
treba uzeti u obzir?! Pa ne može se 
vjerski koncept izraziti izvan kultu-
rološkog formata. Vjera se mora ar-
tikulirati u odnosu na kulturu u kojoj 
se obitava. Ovaj diskurs može se ra-
zvijati i na sociološkom planu. Sva-
ki čovjek može graditi odnos prema 
pojavnom svijetu na sljedeće načine: 
a) shodno mogućnostima i potenci-
jalima koje stječe kroz život, školu, 
odrastanjem, oslanjanjem na rodi-
telje i sl.; b) shodno okolnostima i 
prilikama (ponekad čovjek ima mo-
gućnosti, ali prilike ne dozvoljavaju 
da ih realizira); c) shodno obavezama 
koje preuzima, kako se i kaže dalje u 
ajetu: (...) njoj (osobi) u korist ide ono 
dobro koje zaradi, a na njenu štetu ide 
ono zlo koje sebi privrijedi.

Tek poslije ovih uvodnih kon-
statacija i kur’anskih preporuka sli-
jedi dova. Da kažemo i to da neki 
komentatori Kur’ana smatraju kako 
dove koje slijede ne bi bile mogu-
će za čovjeka da nije one dove prije: 



83

ISLAMSKE TEME

Novi Muallim • jesen 2025 • god. XXVI • br. 103

Čujemo i pokoravamo se! Molimo Te 
za oprost, Gospodaru naš, a kod Tebe 
je konačno odredište!

Dova počinje riječima:

ناَ 
ْ
خْطَأ

َ
وْ أ

َ
َّسِينَآ أ  تؤَُاخِذْنآَ إنِ ن

َ
رَبَّناَ ل

Gospodaru naš, nemoj nas kazniti 
ako zaboravimo ili nehotice po­
griješimo!

Ovom dovom molimo Gospoda-
ra da nam ne zamjeri, ne uzima za 
grijeh, ako nešto zaboravimo. Čovjek 
je doista biće zaborava: zaboravlja na 
preuzete obaveze, prijateljstva, poda-
rene blagodati itd. Prema tome, čo-
vjek može zaboraviti suštinske stva-
ri u životu (npr. roditelje) – pa ako 
zaboravlja na svoga Stvoritelja, kako 
neće zaboraviti ljude i obaveze na Ze-
mlji? Tu karakteristiku svakodnevno 
uočavamo kod ljudi. 

Ova kur’anska dova opominje 
čovjeka da moli Stvoritelja da ga ne 
kažnjava u slučaju da pogriješi, ako 
nešto nenamjerno učini. U kur’anskoj 
suri El-Ahzab, 5, stoji da se ne piše 
u grijeh ono što se omaškom učini 
– piše se ono što se namjerno učini. 
Uzmimo za primjer griješenje prema 
drugom čovjeku. Postoje ljudi koji 
svjesno planiraju nekome učiniti zlo, 
katkad samostalno, a katkad s dru-
gima. Sastanče i smišljaju kako dru-
gog poniziti, uvrijediti i naštetiti mu. 
Prema propisima islama za to nema 
oprosta, osim pod određenim uvje-
tima. Ako se slučajno – tj. nehotice 
– neko povrijedi, potrebno je tražiti 
oprost i od tog insana i od Boga. Ja-
sno je, dakle, da je namjerno učinje-
no zlo drugome mnogo teži grijeh.

Ovim važnim životnim pouka-
ma uči nas upravo ova dova, a slijedi 
i njen drugi dio:

تَهُ ۥعََ 
ْ
ا كَمَا حََل مِْلْ عَليَنَْآ إصًِْ

َ
 ت

َ
 رَبَّناَ وَل

ينَ مِن قَبلِْناَ  ِ
َّ

ٱل
Gospodaru naš, ne tovari na nas 
breme kao što si ga natovario na 
one prije nas! 

Ovdje se dovi da nas Stvoritelj 
sačuva nošenja tereta koji su nosili 
oni što su živjeli nekad ranije. Ljudi 
su različiti po razumijevanju iskuše-
nja i izdržljivosti prilikom njihovog 

podnošenja pa često mogu pokleknu-
ti pod teretom za koji im se čini da 
ga ne mogu nositi. U klasičnim ko-
mentarima Kur’ana se navode raniji 
Božiji poslanici i narodi čiji su šeri-
jati bili rigorozni – npr. za vrijeme 
Musaa, a.s., vjerozakon je nalagao re-
cipročnu kaznu; za vrijeme Isaa, a.s., 
put do Dženneta bilo je moguće naći 
samo uz odricanje od ovoga svijeta itd. 
Značenje ove dove moguće je dovesti 
u korelaciju s navedenim bremenima 
ranijih Božijih poslanika.

 Međutim, našem Poslaniku, a.s., i 
njegovom umetu, kroz ovu dovu se po-
sredno poručuje da trebaju raditi tako 
da olakšavaju ljudima koji dolaze po-
slije njih, tj. budućim generacijama, a 
ne da im oteža(va)ju. Iz koncepta Bo-
žijeg olakšavanja ljudskom rodu slijedi 
ljudsko olakšavanje drugima. Ne smiju 
se buduće generacije opterećavati sop-
stvenim (ne)djelima. Tu može pomoći 
jedino Uzvišeni Allah jer On upravlja 
okolnostima i situacijama. Tome služi 
dova: Gospodaru naš, ne tovari na nas bre­
me kao što si ga natovario na one prije nas!

Nažalost, današnje generacije os
tavljaju teško breme onima koji dola-
ze poslije: političar svojom nesposob-
nošću, profesor učmalošću, direktor 
neradom, a roditelj uskogrudnošću. 

Slijedi i treći dio dove:
اَ بهِِ 

َ
 طَاقَةَ ل

َ
نَا مَا ل

ْ
ل َمِّ  تُ

َ
رَبَّناَ وَل

Gospodaru naš, ne opterećuj nas 
onim za što nemamo snage! 

Ovo je sama srž dove – nemoj 
nas, Gospodaru naš, opterećavati ne-
čim što ne možemo podnijeti; zakloni 
nas, Stvoritelju, od tereta koje ne bi-
smo mogli izdržati. Ovu dovu čovjek 
bi svakodnevno trebao učiti. Postoje 
takva iskušenja pri kojima čovjek gubi 
svijest, zdravo promišljanje, poštenje, 
karakter pa učini djela koja nikada ra-
nije ne bi učinio. Jer, postoje trenuci u 
životu kada čovjek, suočen s težinom 
sudbine, izgubi orijentir. Tada presta-
je promišljati zdravo, nestaje poštenje, 
izmiče karakter – i desi se da uradi ne-
što što nikada ranije ne bi ni pomislio.

Posebno je to vidljivo kada ljudi 
preuzmu pozicije moći i društvene 
uloge koje nadilaze njihove kapacitete. 
Ne samo da ih to slomi, već pod tim 

teretom često izgube ono najvrednije 
– obraz, čast i povjerenje. To, nažalost, 
svakodnevno gledamo, u svim slojevi-
ma društva: od politike do obrazova-
nja, od porodice do pravosuđa.

Zato molimo Allaha da nam po-
dari okolnosti u kojima ćemo moći 
ostati ljudi – moralni, dostojanstveni, 
čestiti, uspravni, ispravni i ustrajni. Da 
nam podari prilike koje nas neće vući 
u propast, već nas podržati u dobru.

Vrlo je zanimljiva kur’anska riječ ta­
katun, spomenuta u ovom dijelu dove, a 
znači energija, snaga. Prema tome, mo-
limo Boga da nas zaštiti od situacija i 
belaja pod kojima ćemo pokleknuti, 
izgubiti snagu i energiju, pamet i raz-
boritost, pa se nećemo moći više uzdići.

Dalje se navodi u dovi: preko gri­
jeha naših prijeđi (va’fu anna), tj. po-
miluj nas. Aboliraj nas od odgovor-
nosti za mnoge ružne postupke, kako 
se navodi na više mjesta u Kur’anu, 
npr. (...) mnogo toga Allah i oprosti (ve 
ja’fu an kesir) (Eš-Šura, 34). Da Allah 
kažnjava za sve grijehe, ni crv ne bi 
hodao – kaže se u suri En-Nahl, 61. 

Dalje slijedi u dovi:
Oprosti nam i smiluj nam se! Ti si 

Gospodar naš [ti si nam najbliži], pa nas 
pomozi protiv naroda koji ne vjeruje!

Ovo nisu samo riječi, već duboke, 
životne istine za svakog čovjeka koji 
razmišlja. Može li čovjek opstati na 
Zemlji, a da nije pod Božijom zašti-
tom i milošću?

Nema Bošnjaka koji vrlo često ne 
sluša ove kur’anske dove i poruke na 
kaburovima najmilijih (bošnjački ima-
mi uče ove ajete na kaburu prilikom 
dženaza-namaza). Zapita li se koli-
ko se one odnose na one koji sjede 
povrh kaburova još koju zemaljsku 
godinu života? Zaključujemo, stoga, 
da ova dova nije samo oproštajna 
poruka umrlima. Ona je vapaj živih. 
Ona je šansa, podsjetnik i lijek oni-
ma koji još uvijek imaju vremena da 
se poprave i da se pokaju.

Poslanik, a.s., govorio je da su 
mu završeci sure El-Bekare predati 
iz riznice ispod Arša. Također, kazao 
je da se šejtan neće moći primaći ni-
jednoj kući u kojoj se tri noći uza-
stopno prouče dva posljednja ajeta 
sure El-Bekare. 



84

ISLAMSKE TEME

Novi Muallim • jesen 2025 • god. XXVI • br. 103

U tome je snaga Kur’ana – ne samo 
da tješi one koji ostaju, već ih i usmje-
rava, podsjeća i čuva. Nasr u svome ko-
mentaru ovih kur’anskih dova navodi 
zanimljiva razmišljanja. Ne uzimaj nas 
na odgovornost ako zaboravimo ili po­
griješimo može se odnositi na grijehe 
propuštanja, kao što je zaboravljanje 
obavljanja propisanih namaza, ili na 
grijehe činjenja, kao što je preljuba. 

Ne stavljaj na nas teret obično 
se shvata kao referenca na savez ili 
pakt sklopljen s različitim uvjetima s 
drugim vjerskim zajednicama, poput 
židova i kršćana. Obično se tumači 
kao ublažavanje i smanjenje ritual-
nih i pravnih obveza koje su bile na-
metnute prošlim zajednicama, iako 
može označavati i druge vrste tereta.

Ne nameći nam ono što nemamo 
snage nositi odnosi se na zapovijedi 
i zabrane koje bi bilo preteško is-
puniti. Neki komentatori Kur’ana 
spominju u ovom kontekstu hadis: 
“Zaista je Allah oslobodio moju 

zajednicu od grešaka, zaborava i 
onoga što su bili prisiljeni činiti.”

Različiti hadisi opisuju kako, nakon 
svake fraze molitve koje je izgovorio 
Poslanik ili vjernik u ovom ajetu (ne 
uzimaj nas na odgovornost, ne stavljaj 
na nas, ne nameći nam, oprosti nam, 
pomiluj nas), Allah odgovara s: “Uči-
nio sam to” ili “Da”, ili Poslanik dobija 
odgovor od Džibrila: “Učinio je to.” 
Kaže se da je, nakon što bi završio ovu 
suru, istaknuti ashab Mu‘āz ibn Dže-
bel govorio “āmīn” (Nasr, 2015:125).

Zaključak
Za razliku od ranijih naroda, koji 

su često bili kažnjavani zbog svojih 
propusta i grešaka, Uzvišeni Allah 
je iz milosti i posebne ljubavi pre-
ma Poslaniku, a.s., oprostio ovom 
umetu zaborav. To je, zaista, velika i 
neizmjerna blagodat, jer zaborav je 
ljudska slabost i neminovnost. Ono 
što vjernici nehotice učine, ili učine iz 

zaborava, ili budu primorani da uči-
ne, Uzvišeni Allah u Kur’anu ostavlja 
mogućnost da im to oprosti. Prema 
mišljenju brojnih učitelja vjere, svaki 
put kada Allah, dž.š., u Kur’anu kaže 
oprostit će kome hoće ili da će oprostiti, 
to označava prevagu Božije milosti 
– i da to znači da će doista oprostiti. 
Takvi izrazi oprosta predstavljaju do-
kaz posebne Božije milosti i Njegove 
izuzetne pažnje prema umetu Nje-
govog miljenika, Muhammeda, a.s. 

Kur’an u posljednjem ajetu sure 
El-Bekare podučava vjernike da mole 
Stvoritelja da im ne uzima u grijeh 
zaborav, niti da na njih tovari breme 
koje su nosili prijašnji narodi, a koje 
je bilo preteško i opterećujuće. Ovo 
označava da je Allah pravedan i mi-
lostiv, jer ne očekuje od ljudi savršen-
stvo, već razumije ljudske slabosti i 
pruža im priliku za oprost. Također, 
podsjeća vjernike na važnost iskrenog 
obraćanja Allahu u dovi i uzdanja u 
Njegovu milost i oprost.

Karić, Enes (2001). Kako tumačiti 
Kur’an. Sarajevo: El-Kalem.

Er-Razi (1981). Et-Tefsir el-kebir (Me­
fatih el-Gajb). Bejrut: Dar el-fikr.

Schimmel, Annemarie (2001). Odgo­
netanje Božijih znakova: Fenome­
nološki pristup islamu (prev. Fikret 

Pašanović). Sarajevo: El-Kalem.
Et-Taberi (1995). Džami’ el-bejan 

‘an te’vil el-Kur’an, XXX. Bejrut: 
Dar el-fikr.

The Study Quran: A New Translation 
and Commentary (2015). Seyyed 
Hossein Nasr, et al. New York: 

HarperOne.
Et-Tusteri (2016). Tefsir (prev. Nedžad 

Ćeman). Sarajevo: D. D. Fojnica,
Ez-Zamahšeri (2005). Tefsiru el-Keššaf. 

Bejrut: Dar el-ma’rifeh.
Ez-Zerkeši (1988). El-Burhan f ī ‘ulum 

el-Kur’an. Bejrut: Dar el-fikr.

الموجز

أواخر سورة البقرة

شاهينوفيتش رفعت 

ووحدانيته  الله  قدرة  عن  قوية  إيمانية  رسالة  البقرة  سورة  أواخر  تحمل 
وعدله. وتؤُكّد الأجزاء الأولى منها على أن الله يملك كل شيء في السماوات 
والأرض، ويغفر لمن يشاء. وفي الأدعية التي تليها، يسأل المؤمنون الله ألا 
يعُاقبهم على الأخطاء غير المقصودة والنسيان، وألا يُمّلهم فوق طاقتهم. 
الفتن  من  يحفظهم  وأن  الذنوب،  من  مضى  ما  لهم  يغفر  أن  يسألونه  ثم 
والمسؤولية  التوبة  بأهمية  الآيات  هذه  ر  وتذُكِّ الإنسان.  قدرة  تفوق  التي 
الدينية والالتزام بشرع الله، سواء في التعامل مع النفس أو مع الآخرين. 
هي  بل  للأموات،  دعاء  مجرد  ليست  البقرة  سورة  في  الأخيرة  الآيات  إن 

توجيهات للأحياء، تحثهم على الاستقامة والتوبة واليقين برحمة الله.

الدعاء،  المغفرة،  الله،  قدرة  البقرة،  سورة  أواخر  المفتاحية:  الكلمات 
المسؤولية الدينية، عون الله.

Abstract
FINAL VERSES OF SŪRAH AL-BAQARAH

Rifet Šahinović
The final verses of Sūrah al-Baqarah carry a powerful theo-
logical message about God’s omnipotence, oneness, and jus-
tice. The initial parts of the verses (ayah) emphasize that Al-
lah has dominion over all that is in the heavens and the earth, 
and that He forgives whom He wills. In the following sup-
plications, believers plead with Allah not to punish them for 
unintentional errors or forgetfulness and not to burden them 
beyond their capacity. The prayer also seeks forgiveness for 
past sins and protection from trials beyond human endurance. 
These verses highlight the importance of repentance, personal 
responsibility, and adherence to divine law – both in relation 
to oneself and others. Far from being only a prayer for the 
deceased, these verses serve as guidance for the living, calling 
them to moral integrity, repentance, and faith in God’s mercy.
Keywords: final verses of Sūrah al-Baqarah, divine power, for-
giveness, supplication, believer’s responsibility, God’s mercy

Literatura


