POSLJEDNJI AJETI
SURE EL-BEKARE

Rifet SAHINOVIC

Islamski pedagoski fakultet Univerziteta u Bihacu

rifets@hotmail.com

ISLAMSKE TEME

UDK 28-232
28-534.3
DOI 10.26340/muallim.v26i103.2181

Sazetak: Posljednji ajeti sure El-Bekare nose snaznu teolosku poruku o Bozijoj modi, jedinstvu i pravednosti.

Prvi dijelovi ajeta naglasavaju da Allah vlada svime na nebesima i Zemlji te da oprasta onima koje On odabere. U

dovama koje slijede vjernici mole Allaha da ih ne kazni zbog nenamjernih gresaka i zaborava te da ih ne optereti

iznad njihovih moguénosti. Takoder, navedenom dovom se trazi oprost za prosle grijehe i moli za zastitu od

iskusenja koja su iznad ljudskih sposobnosti. Ovi ajeti podsje¢aju na vaznost pokajanja, vjernicke odgovornosti i

postivanja Bozijih zakona, kako u odnosu prema sebi, tako i prema drugima. Posljednji ajeti sure El-Bekare nisu

samo molitva za umrle, ve¢ i upute za Zive, pozivajuéi ih na moralnu ispravnost, pokajanje i vjeru u Allahovu milost.

Kljucne rijeci: posljednji ajeti sure El-Bekare, BoZija moc, oprastanje, dova, vjernicka odgovornost, Allahova pomoc

Tumacenje posljednjih ajeta
sure El-Bekare

U nauci o Kur’anu posebno mjesto
zauzimaju zavrseci ajeta, ali i posljed-
nji ajeti kur’anskih sura. Svi zavrseci
kur’anskih sura predstavljaju svojevrsnu
poentu i rezime svega $to je kazano
u tom poglavlju i izazivaju posebnu
paznju kod ¢italaca Kur’ana. Zato ¢e
neki teoreticari islama kazati da za-
vrseci kur’anskih sura predstavljaju
jednu vrstu himne. Otud se u nasim
medresama i na islamskim fakulteti-
ma uce napamet zavr$ni ajeti pojedi-
nih kur’anskih sura poznati pod nazi-
vom adereta. Ona se u¢e na mnogim
vjerskim svecanostima u dZamijama
ili na drugim prigodnim mjestima.

Zavrsetak kur’anske sure El-
-Bekare je itekako interesantan za
razmisljanje, a kur’anska dova u po-
sljednjem ajetu ove sure posebno za-
okuplja paznju i izaziva divljenje sva-
kog vjernika. U tradiciji muslimana
prisutna je praksa da se posljednja

81

tri ajeta ove sure uce na kaburu na-
kon klanjanja dZenaza-namaza (ovo
je poznato kao asere Lillahi).

Dva ajeta prije dove na samom
kraju sure El-Bekare (284-285) ta-
koder su vrlo zanimljivi i imaju zna-
¢ajnu povezanost s posljednjim aje-
tom iste sure:

Allabu pripada sve sto je na nebe-
sima i $to je na Zemlji. Pokazivali
vi §ta je u dusama vasim ili skri-
vali, Allah ce vas za to pitati, pa ce
oprostiti kome hoce, a kazniti koga
hoce. A Allah nad svime ima moc.

Ashabi, r.a., su bili ljudi duboke
bogobojaznosti i iskrene predanosti
Allahu. Kada je objavljen dio iz na-
vedenog ajeta — Pokazivali vi Sta je
u dusama vasim ili skrivali, Allah ce
vas za to pitati... — obuzeo ih je strah.

Uplasili su se da ¢e biti odgovorni
¢ak i za ono §to samo pomisle, za
prolazne misli, sumnje ili Sejtanske
dosaptaje koje Covjek ne moze uvi-
jek kontrolirati. Otisli su Poslaniku,
a.s., 1 rekli: “Allah nam je propisao
namaz, post, dzihad i druge obaveze
— i prihvatili smo ih. Ali,sada nam je
objavljen ajet koji ne mozemo pod-
nijeti!” Oni nisu, poput prethodnih
naroda, trazili olaksice ili odbijali
naredbe. Umjesto toga, pokazali su
pokornost i rekli: “Cujemo i poko-
ravamo se.” Njihova uzviSena svijest
o odgovornosti i strah od Gospodara
bila je razlog zbog ¢ega ih je Allah
pohvalio. Kao odgovor na iskrenost i
pokornost ashaba, Uzviseni Allah je
objavio olaksanje u posljednjim ajeti-
ma sure El-Bekare. U njima se jasno
kaze da Allah ne optere¢uje nikoga
vise nego §to moze podnijeti. Posla-
nik, a.s., zatim je obradovao svoj umet
rijecima: Allah je oprostio mom umetu
ono Sto pomisli, sve dok to ne izgovori ili

ne postupi po tome (Et-Taberi, 1995).

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



ISLAMSKE TEME

Ova objava je bila smiraj srcima
vjernika i jo$ jedan dokaz Allahove
milosti. U njoj se ogleda ravnoteza
izmedu odgovornosti i milosti: covjek
se poziva da ¢uva svoje srce i misli, a
ostavlja se prostor da ne bude kaz-
njen za ono §to nije mogao izbjedi.

5 o2 3L I51 G 3200 Gate

&Sy i Gals §04300

o ol G SR Y ) oS5

155 Q8 LBl B 65 o)

Seadl &5

Poslanik vjeruje u ono sto mu se

objavijuje od Gospodara njegova, a

i vjernici — svaki od njih vjeruje u

Allaha, i meleke Njegove, i Knjige

Njegove, i poslanike Njegove: “Mi

medu poslanicima Njegovim ne

pravimo razlikul” I govore: “Cu-
jemo i pokoravamo se! Molimo

Te za oprost, Gospodaru nas, a

kod Tebe je konacno odrediste!”
(El-Bekare, 285)

Zadrzimo se na nekoliko komen-
tatorskih znacajki u vezi s navedenim
ajetima s kraja sure El-Bekare.

Prvo, na samom pocetku vidljiva
je naglasenost Bozije jednoce i jedin-
stva: Allahu pripada sve sto je na ne-
besima i 5to je na Zemlji. To je temelj
vjerovanja jednog muslimana. Bog
je Jedan i Jedini; Stvoritelj svega,
Njemu pripada sve i Njemu se sve
vraca. Sva filozofija i kazivanja isla-
ma za muslimana pocinju i zavrsavaju
tim akaidskim aksiomom. Ustvari, sva
brojna kazivanja i tumacenja u po-
vijesti muslimanskog misljenja samo
su pokusaji da se objasne te temeljne
vjerske istine.

Drugo, naglasava se vaznost tran-
sparentnosti ljudi u djelovanju, pona-
$anju i zivotu opcenito. Ovdje se na
posredan nacin od ljudi trazi da ono
§to skrivaju i ono §to pokazuju kroz
djela mora biti identi¢no: Pokaziva-
1i vi $ta je u dusama vasim [u mislima
vasim] ili skrivali, Allah ée vas za to
pitati. Ljudi se trebaju voditi tran-
sparentnosc¢u kroz Zivot.

Kako to da On oprasta kome hoce,
a kaznjava koga hoce? Ovdje je vazno
stalno imati na umu da zbog vanj-
skih djelovanja i unutrasnjih dvojbi

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

Covjeka, Uzviseni Bog oprasta ili kaz-
njava po Svojim mjerilima. A kakva
su Bozija mjerila, to je nedokucivo za
ovjeka ogranic¢enog razuma. Allaho-
va kazna nije proizvoljna, ona dolazi
iz Njegove pravednosti. U Kur’anu
se viSe puta ponavlja da kazna do-
lazi onima koji ustraju u nepravdi
i grijehu (Junus, 44). Takoder, onaj
ko se ne pokaje zasluzuje posljedice
svojih djela (En-Nisa’, 123). Prema
tome, Allahova kazna odgovor je na
ljudska djela, a ne nesto $to dolazi bez
razloga. Jedino On istinski zna Cija
djela zasluzuju kaznu, a ¢ija oprost.

Trece, poslije kazivanja o BoZijoj
jedno¢i odmah dolazi objava: “Posla-
nik vjeruje u ono $to mu se objavljuje
od Gospodara njegova, a i vjernici.”
Temeljna karakteristika Objave od
Gospodara svijetova je kontinuitet i
trajanje: muslimani vjeruju u sve po-
slanike, a poslanici i vjernici vjeruju
u ono $to On objavljuje.

Cetvrto, nakon naglasavanja Bo-
Zijeg jedinstva, odnosa Stvoritelja i
Covjeka, kontinuiteta i trajanja Bo-
Zije objave te vjerovanja poslanika i
vijernika u Objavu, slijedi poslanic-
ka i viernicka izjava: “Cujemo i po-
koravamo se! Molimo Te za oprost,
Gospodaru nas, a kod Tebe je ko-
nac¢no odrediste!”

Navedena dva ajeta iz sure El-
-Bekare (284-285) zapravo su uvod
u dovu koju sadrzi posljednji ajet
iste sure.

Dova zivih medu kaburovima:
poruka posljednjeg ajeta sure
El-Bekare
U ey V) sl iley ¥
V&5 e 6 gley eass
¥ 55 el 51 Tl o) Tsi
Gl Jp il S b e 1.2
EEIR e AT IHI R
ElERyTy W ety Ue iels o
el sl e Al s
Allah svaku osobu obavezuje samo
onoliko kolike su njene mogucnosti;

njoj u korist ide ono dobro koje za-
radi, a na njenu Stetu ide ono zlo

koje sebi privrijedi. Gospodaru nas,

nemoj nas kazniti ako zaboravimo

ili nehotice pogrijesimo! Gospodaru

nas, ne tovari na nas breme kao $to si

ga natovario na one prije nas! Gos-

podaru nas, ne oplerec’uj nas onim

za §to nemamo snage! Preko grijeha

nasih prijedi, oprosti nam i smiluj

nam se! Tt si Gospodar nas, pa nas
pomozi protiv naroda koji ne vje-

ruje! (E1-Bekare, 286)

Prvo se kaze da je Covjek obavezan
samo onoliko koliko mu moguéno-
sti dozvoljavaju — Allah svaku osobu
obavezuje samo onoliko kolike su nje-
ne mogucnosti. Ovdje je upotrijebljen
izraz illa vus'aha, koji doslovno znaci
“koliko okolnosti i prilike dopustaju
Covjeku”. Allah ne obavezuje ¢ovje-
ka osim toliko. Na drugom mjestu u
Kur’anu stoji: Ne zaduzuje Bog nikoga
vise nego Sto mu je dao — la jukelliful-
labu nefsen illa ma ataha, tj. vise od
njegovih moguénosti (Et-Talak, 7).
To je jedno od moguéih tumacenja
uvodnog dijela posljednjeg ajeta sure
El-Bekare. Pogledajmo ljude koji se
opterecuju vijerskim obavezama i pro-
pisima mimo vlastitih moguénosti,
mimo prilika i okolnosti u kojima se
nalaze, a Kur’an sugerira da se sve to
treba uzeti u obzir?! Pa ne moze se
vjerski koncept izraziti izvan kultu-
rologkog formata. Vjera se mora ar-
tikulirati u odnosu na kulturu u kojoj
se obitava. Ovaj diskurs moze se ra-
zvijati i na socioloskom planu. Sva-
ki covjek moze graditi odnos prema
pojavnom svijetu na sljedece nacine:
a) shodno moguénostima i potenci-
jalima koje stjece kroz Zivot, skolu,
odrastanjem, oslanjanjem na rodi-
telje i sl.; b) shodno okolnostima i
prilikama (ponekad ¢ovjek ima mo-
gucnosti, ali prilike ne dozvoljavaju
da ih realizira); c) shodno obavezama
koje preuzima, kako se i kaze dalje u
ajetu: (...) njoj (osobi) u korist ide ono
dobro koje zaradi, a na njenu Stetu ide
ono zlo koje sebi privrijedi.

Tek poslije ovih uvodnih kon-
statacija i kur’anskih preporuka sli-
jedi dova. Da kazemo i to da neki
komentatori Kur’ana smatraju kako
dove koje slijede ne bi bile mogu-
¢e za Covjeka da nije one dove prije:

82



Cujemo i pokoravamo se! Molimo Te
za oprost, Gospodaru nas, a kod Tebe
je konacno odrediste!
Dova pocinje rije¢ima:
el d b E
Gospodaru nas, nemoj nas kazniti

ako zaboravimo ili nehotice po-
grijesimo!

Ovom dovom molimo Gospoda-
ra da nam ne zamjeri, ne uzima za
grijeh, ako nesto zaboravimo. Coviek
je doista bi¢e zaborava: zaboravlja na
preuzete obaveze, prijateljstva, poda-
rene blagodati itd. Prema tome, ¢o-
vjek moze zaboraviti sustinske stva-
ri u zivotu (npr. roditelje) — pa ako
zaboravlja na svoga Stvoritelja, kako
nece zaboraviti ljude i obaveze na Ze-
mlji? Tu karakteristiku svakodnevno
uoc¢avamo kod ljudi.

Ova kur’anska dova opominje
Covjeka da moli Stvoritelja da ga ne
kaznjava u slucaju da pogrijesi, ako
nesto nenamjerno ucini. U kur’anskoj
suri E1-Ahzab, 5, stoji da se ne pise
u grijeh ono $to se omaskom ucini
— pise se ono $to se namjerno ucini.
Uzmimo za primjer grijeSenje prema
drugom ¢ovjeku. Postoje ljudi koji
svjesno planiraju nekome uciniti zlo,
katkad samostalno, a katkad s dru-
gima. Sastance i smisljaju kako dru-
gog poniziti, uvrijediti i nastetiti mu.
Prema propisima islama za to nema
oprosta, osim pod odredenim uvje-
tima. Ako se slu¢ajno — tj. nehotice
— neko povrijedi, potrebno je traziti
oprost i od tog insana i od Boga. Ja-
sno je, dakle, da je namjerno ucinje-
no zlo drugome mnogo tezi grijeh.

Ovim vaznim Zivotnim pouka-
ma udi nas upravo ova dova, a slijedi
i njen drugi dio:

JalF Sl L2

B3 e Gl

Gospodaru nas, ne tovari na nas

breme kao §to si ga natovario na

one prije nas!

Ovdje se dovi da nas Stvoritel;
sacuva no$enja tereta koji su nosili
oni §to su zivjeli nekad ranije. Ljudi
su razli¢iti po razumijevanju iskuse-
nja i izdrzljivosti prilikom njihovog

83

podnosenja pa Cesto mogu pokleknu-
ti pod teretom za koji im se ¢ini da
ga ne mogu nositi. U klasi¢nim ko-
mentarima Kur’ana se navode raniji
Boziji poslanici i narodi ¢iji su Seri-
jati bili rigorozni — npr. za vrijeme
Musaa, a.s., vjerozakon je nalagao re-
cipro¢nu kaznu; za vrijeme Isaa, a.s.,
put do DzZenneta bilo je moguce naéi
samo uz odricanje od ovoga svijeta itd.
Znacenje ove dove moguce je dovesti
u korelaciju s navedenim bremenima
ranijih Bozijih poslanika.

Medutim, nasem Poslaniku, a.s., 1
njegovom umetu, kroz ovu dovu se po-
sredno porucuje da trebaju raditi tako
da olaksavaju ljudima koji dolaze po-
slije njih, tj. buduéim generacijama, a
ne da im oteza(va)ju. Iz koncepta Bo-
Zijeg olaksavanja ljudskom rodu slijedi
ljudsko olaksavanje drugima. Ne smiju
se budude generacije opterecavati sop-
stvenim (ne)djelima. Tu moze pomoci
jedino Uzviseni Allah jer On upravlja
okolnostima i situacijama. Tome sluzi
dova: Gospodaru nas, ne tovari na nas bre-
me kao $to s ga natovario na one prije nas!

Nazalost, danasnje generacije os-
tavljaju tesko breme onima koji dola-
ze poslije: politi¢ar svojom nesposob-
noscu, profesor u¢malos§éu, direktor
neradom, a roditelj uskogrudnoscu.

Slijedi i tre¢i dio dove:

Y AWt g} 5

Gospodaru nas, ne opterecuj nas
onim za $to nemamo snage!

Ovo je sama srz dove — nemoj
nas, Gospodaru nas, opterecavati ne-
¢im §to ne mozemo podnijeti; zakloni
nas, Stvoritelju, od tereta koje ne bi-
smo mogli izdrzati. Ovu dovu coviek
bi svakodnevno trebao uciti. Postoje
takva isku$enja pri kojima covjek gubi
svijest, zdravo promisljanje, postenje,
karakter pa u¢ini djela koja nikada ra-
nije ne bi ucinio. Jer, postoje trenuci u
zivotu kada covjek, suocen s teZinom
sudbine, izgubi orijentir. Tada presta-
je promisljati zdravo, nestaje postenje,
izmice karakter —i desi se da uradi ne-
§to $to nikada ranije ne bi ni pomislio.

Posebno je to vidljivo kada ljudi
preuzmu pozicije modi i drustvene
uloge koje nadilaze njihove kapacitete.
Ne samo da ih to slomi, ve¢ pod tim

ISLAMSKE TEME

teretom Cesto izgube ono najvrednije
— obraz, ¢ast i povjerenje. To, nazalost,
svakodnevno gledamo, u svim slojevi-
ma drustva: od politike do obrazova-
nja, od porodice do pravosuda.

Zato molimo Allaha da nam po-
dari okolnosti u kojima ¢emo modi
ostati ljudi — moralni, dostojanstveni,
Cestiti, uspravni, ispravni i ustrajni. Da
nam podari prilike koje nas nece vuéi
u propast, ve¢ nas podrzati u dobru.

Vrlo je zanimljiva kur'anska rijec za-
katun,spomenuta u ovom dijelu dove, a
znadi energija, snaga. Prema tome, mo-
limo Boga da nas zastiti od situacija i
belaja pod kojima ¢emo pokleknuti,
izgubiti snagu i energiju, pamet i raz-
boritost, pa se ne¢emo modi vise uzdidi.

Dalje se navodi u dovi: preko gri-

Jjeha nasib prijedi (vafu anna), tj. po-
miluj nas. Aboliraj nas od odgovor-
nosti za mnoge ruzne postupke, kako
se navodi na vise mjesta u Kur’anu,
npr. (...) mnogo l‘nglA”ﬂ/_’) i oprosti (ve

Jjafuan kesir) (Es-Sura, 34). Da Allah
kaznjava za sve grijehe, ni crv ne bi
hodao — kaze se u suri En-Nahl, 61.

Dalje slijedi u dovi:

Oprosti nam i smiluj nam se! Tt si
Gospodar nas [ti si nam najblizi], pa nas
pomozi protiv naroda koji ne vjeruge!

Ovo nisu samo rijeci, ve¢ duboke,
Zivotne istine za svakog Covjeka koji
razmislja. Moze li ¢ovjek opstati na
Zemlji, a da nije pod Bozijom zasti-
tom i milo§¢u?

Nema Bosnjaka koji vrlo ¢esto ne
slusa ove kur’anske dove i poruke na
kaburovima najmilijih (bosnjacki ima-
mi uce ove ajete na kaburu prilikom
dZenaza-namaza). Zapita li se koli-
ko se one odnose na one koji sjede
povrh kaburova jos koju zemaljsku
godinu Zivota? Zakljucujemo, stoga,
da ova dova nije samo oprostajna
poruka umrlima. Ona je vapaj zivih.
Ona je 8ansa, podsjetnik i lijek oni-
ma koji jos uvijek imaju vremena da
se poprave i da se pokaju.

Poslanik, a.s., govorio je da su
mu zavr$eci sure El-Bekare predati
iz riznice ispod Arsa. Takoder, kazao
je da se Sejtan nece modi primacdi ni-
jednoj kudi u kojoj se tri no¢i uza-
stopno prouce dva posljednja ajeta
sure El-Bekare.

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



ISLAMSKE TEME

U tome je snaga Kur’ana — ne samo
da tjesi one koji ostaju, ve¢ ih i usmje-
rava, podsjeca i ¢uva. Nasr u svome ko-
mentaru ovih kur’anskih dova navodi
zanimljiva razmisljanja. Ne uzimaj nas
na odgovornost ako zaboravimo ili po-
grijesimo moze se odnositi na grijehe
propustanja, kao $to je zaboravljanje
obavljanja propisanih namaza, ili na
grijehe ¢injenja, kao sto je preljuba.

Ne stavljaj na nas teret obi¢no
se shvata kao referenca na savez ili
pakt sklopljen s razli¢itim uvjetima s
drugim vjerskim zajednicama, poput
zidova i kré¢ana. Obi¢no se tumaci
kao ublazavanje i smanjenje ritual-
nih i pravnih obveza koje su bile na-
metnute pro§lim zajednicama, iako
moze oznacavati i druge vrste tereta.

Ne nameci nam ono $to nemamo
snage nositi odnosi se na zapovijedi
i zabrane koje bi bilo pretesko is-
puniti. Neki komentatori Kur’ana
spominju u ovom kontekstu hadis:
“Zaista je Allah oslobodio moju

Karié, Enes (2001). Kako tumaciti
Kur’an. Sarajevo: El-Kalem.

Er-Razi (1981). Et-Tefsir el-kebir (Me-
fatib el-Gajb). Bejrut: Dar el-fikr.

Schimmel, Annemarie (2001). Odgo-
netanje Bozijih znakova: Fenome-
noloski pristup islamu (prev. Fikret

st
a5, 00 30

REASJCW AU ITIVY )

zajednicu od gresaka, zaborava i
onoga §to su bili prisiljeni ¢initi.”
Razliciti hadisi opisuju kako, nakon
svake fraze molitve koje je izgovorio
Poslanik ili vjernik u ovom ajetu (ne
uzimaj nas na odgovornost, ne stavljaj
na nas, ne namedi nam, oprosti nam,
pomilyj nas), Allah odgovara s: “Uci-
nio sam to”ili “Da”, ili Poslanik dobija
odgovor od Dzibrila: “U¢inio je to.”
Kaze se da je, nakon $to bi zavr$io ovu
suru, istaknuti ashab Mu‘az ibn DZe-
bel govorio “amin” (Nasr, 2015:125).

Zakljuéak

Za razliku od ranijih naroda, koji
su Cesto bili kaznjavani zbog svojih
propusta i gresaka, Uzviseni Allah
je iz milosti i posebne ljubavi pre-
ma Poslaniku, a.s., oprostio ovom
umetu zaborav. To je, zaista, velika i
neizmjerna blagodat, jer zaborav je
ljudska slabost i neminovnost. Ono
$to vjernici nehotice ucine, ili ucine iz

Literatura

Pasanovi¢). Sarajevo: El-Kalem.
Et-Taberi (1995). Dzami’ el-bejan
an te'vil el-Kur’'an, XXX. Bejrut:
Dar el-fikr.
The Study Quran: A New Translation
and Commentary (2015). Seyyed
Hossein Nasr, et al. New York:

zaborava, ili budu primorani da uci-
ne, UzviSeni Allah u Kur’anu ostavlja
mogucénost da im to oprosti. Prema
misljenju brojnih ucitelja vjere, svaki
put kada Allah, dz.s.,u Kur’anu kaze
oprostit ce kome hoce ili da ce oprostiti,
to oznacava prevagu Bozije milosti
—1da to znaci da ¢e doista oprostiti.
Takvi izrazi oprosta predstavljaju do-
kaz posebne Bozije milosti i Njegove
izuzetne paznje prema umetu Nje-
govog miljenika, Muhammeda, a.s.

Kur’an u posljednjem ajetu sure
El-Bekare poducava vjernike da mole
Stvoritelja da im ne uzima u grijeh
zaborav, niti da na njih tovari breme
koje su nosili prijasnji narodi, a koje
je bilo pretesko i opterecujuce. Ovo
oznacava da je Allah pravedan i mi-
lostiv, jer ne o¢ekuje od ljudi savrsen-
stvo, ve¢ razumije ljudske slabosti i
pruza im priliku za oprost. Takoder,
podsjeca viernike na vaznost iskrenog
obra¢anja Allahu u dovi i uzdanja u
Njegovu milost i oprost.

HarperOne.

Et-Tusteri (2016). Ze¢fsir (prev. Nedzad
Ceman). Sarajevo: D. D. Fojnica,
Ez-Zamahseri (2005). Tefsiru el-Kessaf-

Bejrut: Dar el-ma'rifeh.
Ez-Zerkesi (1988). E/l-Burban fi ‘ulum
el-Kur’an. Bejrut: Dar el-fikr.

Abstract

FINAL VERSES OF SURAH AL-BAQARAH

Rifet Sahinovi¢

aasilaomyy 5,5 e B8 Alal Dy 5,81 555 sl Jod
Syl 3 es K el 1 01 e lare J5 Y1 15291 0835 Ay
N0l gt Jlas bl ol e sV Gy oLty o) ans o 2 V1,
5l 559 gz Y ol sapuail) e s e gilad
G oo it Oy ol e gae b b an o ey 3
i y3edly d ) 2eal oW ein Sy 0lsY 5,5 G 5
A o il o ol 3 sl el 2 LY, 2l
B ol eles 52 cand s adl w35l oLV ol
A 2y oy Llly BalinYl e v oS Sl
el aoaall ) 5,08 @ adl 5y 3l siekall SLK
A ose gl 3 p5ll

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

'The final verses of Surah al-Baqarah carry a powerful theo-
logical message about God’s omnipotence, oneness, and jus-
tice. The initial parts of the verses (ayah) emphasize that Al-
lah has dominion over all that is in the heavens and the earth,
and that He forgives whom He wills. In the following sup-
plications, believers plead with Allah not to punish them for
unintentional errors or forgetfulness and not to burden them
beyond their capacity. The prayer also secks forgiveness for
past sins and protection from trials beyond human endurance.
‘These verses highlight the importance of repentance, personal
responsibility, and adherence to divine law — both in relation
to oneself and others. Far from being only a prayer for the
deceased, these verses serve as guidance for the living, calling
them to moral integrity, repentance, and faith in God’s mercy.

Keywords: final verses of Surah al-Bagarah, divine power, for-
giveness, supplication, believer’s responsibility, God’s mercy

84



