MUALLIM

ISLAM, KOLONIJALNOST |
PEDAGOGIJA KOGNITIVNOG
OSLOBODENJA U VISOKOM
OBRAZOVANJU!

Joseph E. B. LUMBARD

Fakultet islamskih nauka, Univerzitet Hamad bin Halifa u Dohi, Katar

Sazetak: Eurocentri¢na intelektualna dominacija u akademskom proucavanju islama marginalizira islamske
epistemologije, perpetuirajudi intelektualnu hijerarhiju koja potkopava islamske tradicije i njihove sisteme. Takva
neravnoteza, i na Zapadu i u muslimanskim zajednicama, obeshrabruje kriticko heuristi¢ko bavljenje bogatim
intelektualnim naslijedem islama. Time se propusta vazna prilika, buduéi da se islamske intelektualne tradicije,
narocito u oblasti metafizike i teologije, mogu iskoristiti za pruzanje vitalnih perspektiva u nastavi visokog
obrazovanja. Umjesto kritiziranja islama iz euro-americke perspektive, metodoloski alati orijentalizma mogu se
iskoristiti za istrazivanje potencijala islamskih tradicija da ponude alternativne odgovore na savremene izazove.>
Angaziranje oko ovih tradicija pruza temelj holistickoj viziji visokog obrazovanja, podu¢avanja i kritickog misljenja
na nacine koji integriraju epistemologiju, ontologiju i etiku. Ovakav pristup moze ponuditi vazne perspektive za
prevladavanje dehumaniziraju¢ih trendova u savremenom visokom obrazovanju, preusmjeravajuéi intelektualne

napore ka etickom, holistickom angazmanu.

Kljucne rijeci: islam, kolonijalizam, obrazovanje, epistemologija, metafizika

Uvod

Naslijede kolonijalizma nastavlja
prozimati analizu i predstavljanje isla-
ma, njegove historije i tekstova unutar
euro-americke akademije (Lumbard
2022; Rizvi 2020; Salaymeh 2022).
Premda doseljenicki kolonijalizam
vise nije dominantan u veéini his-
torijski muslimanskih zemalja, uz

Izvorno objavljeno u: Lumbard, ]. E. B.
(24. februar 2025). “Islam, coloniality,
and the pedagogy of cognitive libe-
ration in higher education”, Teaching
in Higher Education, Taylor & Fran-
cis: 1-11. DOI: 10.1080/13562517.
2025.2468974. Link za ¢lanak:

47

nekoliko znacajnih izuzetaka, nje-
govi efekti perpetuiraju kroz suptil-
nije, ali podjednako snazne procese
kolonizacije u kojima eurocentri¢ni
sistemi i nacini proizvodnje znanja
bivaju privilegirani i nametani na
Stetu, pa ¢ak i isklju¢ivanjem, epi-
stemoloskih sistema autohtonih u
brojnim koloniziranim podruéjima

https://www.tandfonline.com/doi/fu
11/10.1080/13562517.2025.2468974
Ovdje je posebno vazno imati na umu da
borba protiv hegemonije ne smije zavrsiti
pukom zamjenom jedne hegemonijske
vlasti drugom, na nacin da se “sve mi-
jenja da bi sve ostalo isto”. Potrebno je

(Salaymeh 2021). Takva intelektual-
na hegemonija rezultira vi$eslojnim
epistemoloskim redukcionizmom koji
negira efikasnost intelektualnih kul-
tura i obrazovnih sistema razvijenih
unutar koloniziranih zemalja kako bi
se ocuvale i perpetuirale autohtone
intelektualne tradicije (Ahmad 2017,
Quijano 2007; Smith 2021). Kada

kreirati novu $iru kulturalnu i drustve-
nu promjenu koja uistinu transformira
odnose modéi, a ne samo preureduje ko
je na vlasti. O ovome vise v: Antonio
Grasmsci (1971), Selections from the pri-
son notebooks. London: Lawrence and

Wishart (prim. prev.).

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



MUALLIM

su potpuno intitucionalizirane kroz
obrazovne sisteme, strane intelek-
tualne hegemonije proizvode osje-
¢aj hermeneutickog mraka u kojem
nativne zajednice gube povjerenje u
odgovore na savremena pitanja koje
nude njihove tradicije, kako to pri-
mjecuje Young (2020:23):

“Kada se izvornoj kulturi nametne
kolonijalna ili dominantna kultura
putem obrazovanja, to proizvodi
nervozno stanje ambivalencije,
nesigurnosti, zamagljivanja kul-
turalnih granica, unutra i vani,
drugosti iznutra.”

Sirom muslimanskog svijeta, na-
metanje stranih obrazovnih sistema i
nastavnih metodologija ¢esto dovodi
do hermeneutickog ¢orsokaka. Episte-
moloski pozapadnjacena elita oblikuje
drustvene institucije prema normama
medunarodnog neoliberalnog “po-
retka”. Pa ipak, lokalne zajednice,
¢ak i u najbogatijim zemljama koje
materijalno profitiraju od neoliberal-
nog medunarodnog poretka, Zive u
stanju napetosti koju osjecaju prema
mnostvu sistema koji su u neskladu s
njihovim vrijednostima i tradicijama.
Situacija se dodatno pogorsava kada
se obrazovni resursi viSe usmjeravaju
na oponasanje stranih sistema nego
na izgradnju autohtonih obrazov-
nih institucija (Al-Attas 1993; Nasr
2010). Studenti se ne uce analizi i
kritickom promisljanju, ve¢ se umjesto
toga akulturiraju kako bi prihvatili
epistemolosku podredenost.

Kolonijalna epistema

Dok su mnogi pad “proizvodnje
znanja” pripisivali faktorima inhe-
rentnim islamu (Lewis 2003; Reilly
2011), pazljivo Citanje historije otkri-
va pri¢u o kolonijalnim silama koje

5 T.B. Macaulay’s Minute on Indian
Education, 2. februar 1835, https://
franpritchett.com/00generallinks/ma-
caulay/txt_minute_education_1835.
html (pristupljeno 23. septembra 2024).
Ovakve pozicije nisu ogranicene is-
klju¢ivo na proucavanje islama. One
odrazavaju $iri trend u proucavanju
religije, kako je prikazano u ¢lanku

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

razaraju autohtone sisteme znanja
i obrazovne institucije (Asif 2020;
Hallaq 2009,2018). Kako primjecuje
Freire, nuzna komponenta svakog
ugnjetavanja jeste teznja da se “poti-
sne ljudska svijest” kako bi se ugusilo
kriticko misljenje i time pripitomili
potlaceni (Freire et al. 2018). U musli-
manskim zemljama, kao i u mnogim
drugim podrugdjima globalnog Juga,
to se postizalo zatiranjem postoje-
¢ih obrazovnih sistema i njihovim
radikalnim restrukturiranjem u cilju
proizvodnje pripitomljenih subjekata
koji ¢e bolje sluziti potrebama Im-
perija. Najozloglaseniji primjer po-
zivanja na pretpostavljenu zapadnu
epistemicku superiornost zarad uvo-
za 1 nametanja stranih obrazovnih
sistema nalazimo u knjizi Thomasa
Macaulaya Minuta o indijskom obrazo-
vanju [Minute on Indian Education],
napisanoj 1835. godine:

“Nikad nisam sreo nekog medu
njima ko bi mogao poreéi da je
jedna polica dobre evropske bi-
blioteke vrijedna cjelokupne do-
mace knjizevnosti Indije i Arabije.
Intrinzi¢na superiornost zapad-
ne knjizevnosti StaviSe je u pot-
punosti priznata od strane onih
¢lanova odbora koji podrzavaju
plan obrazovanja... U ovom tre-
nutku moramo dati sve od sebe
da oblikujemo jednu klasu ljudi
koja bi mogla biti tumac izmedu
nas i miliona kojima vladamo —
klasu ljudi indijske krvi i rase ali
engleskih ukusa, stavova, morala
i intelekta.”

Cak su i mnogi Evropljani koji su
kritizirali Macaulayeve stavove, po-
put Aloysa Sprengera (umro 1893),
to ¢inili samo zato $to su prepoznali
vrijednost arhiviranja i njegovanja
znanja o “Orijentalcima”zarad koloni-

jalnih ciljeva (Salaymeh 2022). Prema

objavljenom u Casopisu The Journal
of the American Academy of Religion,
u kojem je ova tendencija ilustrirana
sljede¢om tvrdnjom: “Najprikladnija
metafora za moderno proucavanje reli-
gije je metafora dijagnoze. Ne u smislu
da je religija bolest, ve¢ da je ucenjak
koji se bavi religijom poput doktora, a
sljedbenik religije poput pacijenta. Kao

Sprengeru (1857, v): “Orijentalne
nacije viSe nisu sposobne da brinu
o vlastitom knjizevnom naslijedu.
To ne proizlazi iz nedostatka posto-
vanja prema njemu, vec iz apatije i
slaboumnosti.” Ovi patronizirajuci
i dehumanizirajuéi stavovi iz sredi-
ne 19. stolje¢a mogu izgledati kao
zaostavstina neke davne imperijalne
proslosti.* Ipak, ova kolonijalna epi-
stema i dalje igra ulogu u predstav-
ljanju islama i brojnih drugih kultura
i tradicija u savremenoj akademskoj
zajednici i sire. Ponavljajuéi Spren-
gerov patronizirajudi paternalizam,
Reynolds (2010:22) izjavljuje da se
autoritet za proucavanje Kur’ana pre-
mjestio u euro-americku akademi-
ju: “Savremeni istrazivali s pravom
mogu osjecati da su kompetentniji
od mufessira [kur’anskih egzegeta]
za proucavanje izvornog znacenja
kur’anskih ajeta.” Jos 2022. godine
Stephen Shoemaker je predstavio
svoju raspravu o historiji kur’anskog
teksta zaledi se na sve veli utjecaj
muslimana u akademskom prouca-
vanju islama:

“Kako je sve vise muslimana ula-
zilo na odsjeke za bliskoisto¢ne
studije i pocelo kontrolirati raz-
govore o religiji unutar te disci-
pline, problemi esencijalizacije i
homogenizacije su opstajali; samo
§to su sad razumijevanja toga Sta
islam ‘zaista’ jeste bivala sve vise
oblikovana od strane vjernika, iz
perspektive viere unutar tradici-
je.” (Shoemaker 2022:7)

Uvjerenje da se “naivnom staro-
sjediocu ne moze vjerovati kada je
rije¢ o razumijevanju historijskog
oblikovanja vlastite tradicije niti o
lingvistickim okvirima potrebnim za
njeno desifriranje, a kamoli o her-
meneutickoj sposobnosti potrebnoj
za razumijevanje svetih spisa” (Rizvi

§to pacijent ima bolest, ali se oslanja
na dijagnozu doktora, tako i sljedbe-
nik ima religiju, ali se oslanja — ili bi se
trebao oslanjati — na analizu ucenjaka.
Ucenjak, a ne vjernik, je stru¢njak. U
ucenjakovoj torbi s lijekovima nalazi se
ono §to vijerniku nedostaje: teorije. U
religijskim naukama, kao i u medicini,
doktor zna najbolje” (Segal 2006, 158).

48



2020, 124) i dalje je Zivo i prisutno
u aulama euro-americke akademije.®
Ne samo da se muslimani smatraju
nesposobnima za proucavanje vlastitih
tradicija u savremenom kontekstu, ve¢
se Cak i kasniji razvoj islamske misli
u postklasi¢nom periodu (otprilike
600/1200-1300/1900) kritizira zbog
toga §to se nije uspio izdi¢i do nivoa
racionalnog misljenja. Neki tvrde da se
to mora razumijevati kao “parafilozo-
fija” unutar koje muslimani “rade ono
Sto izgleda kao filozofija/nauka kako
bi skrenuli paznju s nje, subvertirali
je 1 supstituirali, te time izbjegli da
se bave filozofijom/naukom” (Gutas
2018:37). Takav stav obezvreduje
intelektualni doprinos mnostva si-
stema znanja, medu kojima su i oni
Osmanskog Carstva (1299-1922),
Safavidskog Carstva (1501-1736),
Delhijskog Sultanata (1206-1526)
i Mogulskog Carstva (1526-1857),
da spomenemo samo neke. Time se
propusta kriticko sagledavanje pred-
modernih sistema znanja.

Ovi argumenti odrazavaju $iri sud
u vezi s nezapadnim intelektualnim
tradicijama, kojim se “nastavlja kolo-
nijalni projekat podredivanja tih kul-
tura nasoj vlastitoj” (Garfield 2002,
260). Pretpostavljena superiornost i
otuda univerzalnost Zapada i svega
$to proizlazi iz prosvjetiteljstva jasno

je izrazena kod Izraela (2006:869):

“Za svakog ko vijeruje da se ljud-
skim drustvima najbolje upravlja
razumom, kako ga definira radi-
kalno prosvjetiteljstvo, uredivanje
modernih drustava na temeljima
individualne slobode, demokratije,
jednakosti, pravi¢nosti, seksualnih
sloboda i slobode izrazavanja i pu-
bliciranja jasno predstavlja skup
racionalno potvrdenih vrijedno-
sti koje ne samo da su bile, ve¢ i

> “Jedna od glavnih lekcija naseg tragic-
nog stolje¢a, u kojem je Zrtvovano toliko
miliona nevinih Zivota u planovima za
poboljsanje sudbine ¢ovjecanstva, glasi —
Cuvajte se intelektualaca. Ne samo da ih
treba drzati podalje od poluga mo¢i, veé
im treba pristupati s najve¢om sumnjom
kada Zele ponuditi grupni savjet. Cuvajte
se odbora, konferencija i udruzenja in-
telektualaca. Ne vjerujte saopéenjima

49

danas ostaju inherentno supe-
riorne — moralno, politi¢ki i in-
telektualno — ne samo u odnosu
na postmodernisti¢ke tvrdnje,
ve¢ i u odnosu na sve stvarne ili
moguce alternative, unato¢ tome
koliko bile raz/icite, nacionalne
i postkolonijalne i unato¢ tome
koliko bile neliberalne, neza-
padne i tradicionalne. Ukratko,
drustvene vrijednosti radikalnog
prosvijetiteljstva imaju apsolutni
kvalitet u smislu razuma koji ih
postavlja iznad bilo koje druge
mogude alternative...”

Na takvu se samodopadnu supe-
riornost Castro-Gémez (2008:266)
referira kada pise: “Iz perspektive
prosvjetiteljstva, svi drugi kulturalni

glasovi su ‘tradicionalni’, ‘primitivni’

ili ‘predmoderni’i otuda smjesteni
izvan ‘Univerzalne Historije’.” Da-
lje nastavlja:

“Mnogi oblici znanja’ na ovaj
su nacin smjesteni u koncepci-
ju historije koja delegitimizira
njenu prostornu koegzistenciju
i organizira ih prema teleoloskoj
shemi temporalnog napredova-
nja. Razliciti oblici znanja koje
je Covjecanstvo razvilo tokom
historije postepeno ¢e voditi ka
jedinom legitimnom nacinu spo-
znaje svijeta: nacinu koji je obli-
kovan tehnic¢ko-znanstvenom
racionalno$éu moderne Evrope

(Castro-Gémez 2008:266).

Ova pretpostavljena superiornost
euro-americkih analitickih modela
prikazuje ih kao primarnu, ako ne i
jedinu legitimnu osnovu za kritiku
i kriticko misljenje (Ahmad 2017).
Ona predstavlja konstitutivnu i traj-
nu odliku u analizi islama, onu koja
utjeCe na prezentaciju islama u svim
aspektima drustva, od obrazovanja

za javnost koja izdaju iz svojih zbije-
nih redova. Odbacite njihove ocjene
politickih voda i vaznih dogadaja. Jer
intelektualci ni izbliza nisu izraziti in-
dividualci i nekonformisti, oni slijede
stalne obrasce ponasanja. Posmatrani
kao grupa, oni su esto ultrakonformi-
sti unutar krugova koje sacinjavaju oni
Cije odobravanje traze i cijene. To je ono
§to ih u masi €ini tako opasnima, jer im

MUALLIM

i medija do popularne imaginacije
(Salaymeh 2021:2022). Percipiranje
islama iz perspektiva obojenih episte-
mickom hegemonijom postprosvijeti-
teljske Evrope proteze se daleko izvan
zapadnog okvira, tako da oblikuje na-
¢in na koji mnogi muslimani danas
percipiraju, interpretiraju i predaju
vlastite tradicije (Lumbard 2024).
Odrzavanje tog okvira proizvodi rezi-
dualne predrasude koje prosiruju epi-
stemicki univerzum “hermeneuticke
nepravde”, perpetuirajudi “svijet koji
ne daje nikakvu istinsku samosvijest,
ve¢ pojedincu omogucava da sebe vidi
samo kroz revelaciju tudeg svijeta”
(Fricker 2007:168). Prevladavajuca
intelektualna kultura njeguje obrazov-
no okruzenje u kojem su euro-ame-
ricke metodologije i epistemologije
obiljeZene onim §to Miranda Fricker
opisuje kao “visak kredibiliteta”, dok
one koje potjecu iz islamskog svijeta
pate od “deficita kredibiliteta”. Kao
posljedica toga, mnogi muslimani
osje¢aju hermeneutic¢ku otudenost
u odnosu na paradigme ukorijenje-
ne u muslimanskim diskursima, te se
suoCavaju s hermeneutickim mrakom
kada se pokusavaju baviti vlastitim
tradicijama u savremenom kontekstu
(Nasr 2001:2010). Nesvjesni sloze-
nosti i raznolikosti vlastitih tradicija,
oni kritiku dozivljavaju kao nesto sto
mora doéi izvana, a ne iznutra.
Prevazilazenje ovakvog stanja zah-
tijeva, s jedne strane, da se kritika
islama, narocito narativ propadanja,
podvrgne kritickom propitivanju
(Senttirk 2020). S druge strane, sis-
temi znanja i alati koje oni nude za
razvoj kritickog misljenja mogu se
koristiti za podsticanje dijaloga koji
doprinosi vitalnom §irenju episte-
mickih horizonata. Kako predlaze

omogucava kreiranje klime misljenja i
prevladavajuéih ortodoksija, koje éesto
generiraju iracionalne i destruktivne
nacine djelovanja. Iznad svega, moramo
uvijek imati na umu ono §to intelektualci
obi¢no zaboravljaju: da su ljudi vazniji
od koncepata i da moraju biti na prvom
mjestu. Bezdusna tiranija ideja najgora
je od svih despotizama” (Paul Johnson,
Intellectuals. Prim. prev.).

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



MUALLIM

Hallaq (2018), umjesto da se islam
ogranicava i redefinira za potrebe euro-
-americke potrosnje, visoko rafinirani
alati tekstualne analize razvijeni unu-
tar okvira orijentalizma mogli bi se
upotrijebiti za istrazivanje islamskih
intelektualnih tradicija u potrazi za
alternativama hiperliberalnoj moder-
nosti i kapitalistickom realizmu koji
prijete da nas sve progutaju. Umjesto
kritiziranja (za razliku od kritickog
promisljanja) islama kao nesto $to se
podrazumijeva, proucavanje islama,
posebno njegovih metafizickih, filo-
zofskih i teoloskih tradicija, moglo bi
pruziti efektivnu kritiku modernosti,
sekularizma i kolonijalnosti. Ovo za-
htijeva: 1. dovodenje u pitanje nor-
mativnih pretpostavki koje i dalje
dominiraju u prouc¢avanju islama i s
tim povezanim pedagoskim praksama;
2.sirenje zastupljenosti muslimanskih
intelektualnih tradicija u nastavnim
planovima i programima; te 3. ra-
zvoj islamskih pedagoskih modela
koji u srediste stavljaju vrijednosti,
uvjerenja i principe ukorijenjene u
islamskoj tradiciji (Memon, Abdal-
la i Chown 2024). Kako je pokazao
Ahmad (2017), islam ima inheren-
tne metodologije za kritiku (nagd),
ukorijenjene u njegovim tekstovima i
tradicijama koje su sluzile kao alati za
unutrasnju reformu (is/ah) i obnovu
(tedzdid) vise od milenija.

Obrazovanje i

epistemicki raskid

U najvaznija podrucja spada kritika
savremenog obrazovanja i njegovih
prate¢ih metodologija. Kako tvrdi
Paulo Freire, srz obrazovanja mora
biti proces humanizacije i “osvjeséi-
vanja’. Uspostavljanjem zapadnih
obrazovnih modela u veéini musli-
manskih zemalja, “bankarski” model
obrazovanja koji “posmatra ljude kao
prilagodljiva, upravljiva bica” (Freire
et al. 2018, 73) koje treba oblikovati
za potrebe drzavne uprave zamijenio
je islamski model, utemeljen na po-
dizanju etickih bica (Al-Attas 1999;
Walbridge 2011). Kako pojasnjava
Al-Attas (1993, 150-152):

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

“Cilj obrazovanja u islamu je,
dakle, proizvesti dobrog covjeka.
Sta se podrazumijeva pod ‘do-
brim’ u nasem konceptu ‘dobrog
Covjeka’? Temeljna komponenta
inherentna islamskom konceptu
obrazovanja je usadivanje ede-
ba, jer se edeb u sveobuhvatnom
znacenju ovdje razumijeva kao
obuhvatanje duhovnog i materi-
jalnog Zivota ¢ovjeka, onoga $to
usaduje kvalitet dobrote kojem
se tezi. Obrazovanje je upravo
ono §to je Poslanik, a.s., mislio
pod edebom kada je rekao: ‘Moj
me Gospodar odgojio (eddebe),
a moj odgoj (te’dib) je najuzvise-
niji.” Obrazovanje je usadivanje i
oblikovanje edeba u Covieku — to
je tedib. Otuda je edeb upravo ono
§to se primjenjuje na ovjeka ako
zeli uspjesno i dostojanstveno is-
puniti svoju zadacu i na ovom i
na onom svijetu.”

Ovakav pristup obrazovanju u
samo srediste obrazovnog modela
stavlja izgradnju cjelovitog ¢ovjeka
koji naslijedene tradicije ne samo da
nastavlja, ve¢ ih istovremeno kriticki
propituje. To je u direktnoj suprot-
nosti s bankarskim modelom koji,
kako primje¢uje Freire i saradnici
(2018, 72), nastoji “minimizirati ili
ponistiti kreativnu mo¢ studenata i
stimulirati njihovu lahkovjernost”
kako bi sluzili “interesima tlacitelja,
kojima nije stalo kako ni da otkriju
svijet, tako ni da ga promijene.” Na-
dovezujudi se na Freireova zapazanja,

Macedo (2018, 29) pise:

“Ova vrsta obrazovanja, koja se
bavi reprodukcijom ¢injenica
umjesto razumijevanjem pred-
meta znanja... neminovno rezultira
paralizom epistemoloske radozna-
losti 1 kreativnosti kod studenata
usljed preoptere¢enosti nametnu-
tim znanjem od nastavnika, ‘koje
[jeste] ustvari ... gotovo potpuno
otudujuce i otudeno, imajudi vrlo
malo, ako imalo, veze sa sociokul-
turalnom stvarno$c¢u studenata.”

Uvoz stranih bankarskih modela
obrazovanja gusi kriticko misljenje
kako bi se koloniziranim subjektima
uskratila epistemicka sloboda i kako
bi se kolonijalni projekat nastavio kroz

proces epistemicke kolonizacije koji
stvara sasvim nova socioepistemicka
bica. “Kolonizator nije samo dizajni-
rao obrazovni sistem. Oni su osmislili
obrazovanje upravo s ciljem da uniste
autohtone kulture, sisteme vrijedno-
sti i njihov izgled” (Smith 2021:22).
Kako primjecuje Faruque (2024:2):
“Dok politicka kolonizacija narodu
oduzima politicko samoopredjeljenje,
epistemicka kolonizacija kolonizira i
osakacuje um kroz sisteme znanja.”
Zbog nedostatka dubokog pozna-
vanja vlastitih tradicija i iskustava
njihovih metodologija za kritiku i
reformu, koloniziranima je dopusteno
da svoje tradicije kriticki promisljaju
samo kroz euro-americ¢ku prizmu.
Bankarski model obrazovanja sve
se viSe uvozi u muslimanske zemlje
upravo s tim ciljem, bilo nametanjem,
kao $to je slucaj s hinduistickim i
muslimanskim sistemima znanja u
Indiji (Walbridge 2011, 157-169),
bilo slijepim usvajanjem. Kada je rije¢
o ovom drugom, Sabri (1981:1/109—
-110), pretposljednji $ejhul-islam

Osmanskog Carstva, primjecuje:

“Uz [propadanje Osmanskog Car-
stva] nastavilo se i propadanje stare
nauke, suocene s modernom em-
pirijskom naukom — nauke koja je
stolje¢ima preuzimala odgovornost
za argumentiranu odbranu kreda
islama. To propadanje nije proizaslo
iz [deficita u] samoj staroj nauci ...
vec iz perspektive grupe pojedina-
ca koji su se dodvoravali modernoj
nauci kako bi zadobili naklonost
naroda koji je izvojevao pobjedu
pomocu oruzja prizvedenog iz te
nauke. Tako su zamijenili vojnu
pobjedu za onu intelektualnu.”

Vracanje hijerarhije znanja

Auguste Comte je tvrdio da se
drustvo razvija kroz tri stadija: teo-
loski, metafizicki i znanstveni (Comte
2009),a moderna akademija je nasta-
vila odrzavati ovaj model do te mjere
da se sve discipline sve vise koncep-
tualiziraju kroz sistem u kojem eg-
zaktne nauke ne samo da se nalaze na
vrhu hijerarhije, nego i postaju mjera
svih drugih oblika istrazivanja. Kako

50



primjecuje Schmitt (2012:xxii), ovo
je u ostroj suprotnosti s pretprosvje-
titeljskom koncepcijom intelektual-
nih disciplina: “Postsrednjovjekovna
‘modernost’ ne razlikuje se od antike
samo po izrazenijoj svijesti o suprot-
nosti, ve¢ prosiruje taj stav na gotovo
sve §to nije moderno, pa tako i na sve
kulture koje se nisu razvile iz evrop-
ske, zapadne kulture.” Suprotno tome,
muslimanski filozofi i teolozi tokom
klasi¢nog i postklasi¢nog perioda pa sve
do ranog modernog doba vidjeli su po-
vezanost izmedu metafizike, teologije i
materijalnih nauka kao dio kognitivne
kartografije utemeljene u kognitivnoj
hijerarhiji — hijerarhiji koja metafiziku,
odnosno nauku o prvim principima,
postavlja na vrh, pri ¢emu teoloske
i materijalne nauke deriviraju svoje
principe i propozicije iz nje (Lahham
2021:79). U ovom kontekstu, svrha
obrazovanja je “prepoznavanje i prizna-
vanje stvarnosti da su znanje i postoja-
nje hijerarhijski uredeni prema svojim
razli¢itim stepenima i rangovima, te
shvatanje vlastitog mjesta u odnosu na
tu stvarnost...” (Al-Attas 1999:27).1z
ove perspektive, kriticko misljenje mora
biti uskladeno s objektivnom stvar-
noscu, a kritika se mora temeljiti na
utvrdenim epistemoloskim principima.

Ovo videnje znanja i njegovih
unutrasnjih mehanizama kritike i ra-
zvoja i$Cezlo je unistenjem centralnih
islamskih obrazovnih institucija. Kako
primjecuje Hallaq (2018:4), izmedu
1826.11923. godine doslo je do veli-
kog strukturalnog unistenja central-
nih islamskih institucija, pri ¢emu je
obrazovanje bilo na prvom mjestu. To
nije bila puka promjena pedagoskih
metoda, “to je bila smrt habitusa —
odredenog nacina oblikovanja sebstva
unutar zajednickog i socioepistemic-
ki dijeljenog ambijenta, s vlastitom
doksom i priliéno jedinstvenim
pretpostavkama” (Hallaq 2018:7-8).
Uvoz i nametanje euro-americkih
obrazovnih modela u muslimanskim
zemljama, kao i u mnogim drugim
regijama, dovelo je do epistemickog
raskida Ciji je utjecaj jos uvijek u pu-
nom zamahu u mnogim zemljama.

Smrt ‘ilm-obrazovanja, tradici-

onalnog nau¢nog kruga (balga),

51

i medrese signalizirala je efek-
tivnu ekstinkeiju ¢itave sociolo-
gije znanja, jedne hermeneutike
koja je upravljala proizvodnjom
posebne vrste znanja. Unistenje
tog sistema bilo je toliko veliko da
se moze opisati kao strukturalni
genocid, uniStenje Citavog apara-
ta znanja shvacenog i kao sistem
i kao poseban nacin Zivljenja u
svijetu. Vazno je prepoznati da,
premda je orijentalizam bio in-
strumentalan u toj novoj formaciji,
on nije bio nista vise od sluski-
nje — ruka, da tako kazem — $ire
evropske diskurzivne formacije
koja je operirala kao cjelina nad
onim $to nazivamo Orijentom

(Hallaq 2018:7, naglasak dodan).

Raskidanje okova epistemickog
kolonijalizma zahtijeva da prepozna-
mo namjeru koja stoji iza nametanja
stranih modela i razvijemo hrabrost
da im se suprotstavimo. No, to je
Cesto teze nego $to mislimo. Sistem
funkcionira tako da stvara dualnost
unutar najdubljeg bi¢a koloniziranog,
pri ¢emu se autenti¢na egzistencija
kompromitira, dok se svijest tlacitelja
internalizira (Freire et al. 2018:48).
“Pedagogija koja pocinje egoisticnim
interesima tlacitelja (egoizmom pri-
krivenim laznom velikodusno$c¢u pa-
ternalizma) i koja potladene pretvara
u objekte svog humanitarizma, sama
odrzava i otjelovljuje ugnjetavanje,
ona je instrument dehumanizacije”
(Freire et al. 2018:54). Nasuprot tome,
“obrazovanje i njegovanje znanja u
islamu nisu bili puka zvanja; to su
bila djela poboznosti i predanosti,
eticki angazmani par excellence”
(Hallag 2018:5). Ovo razumijeva-
nje sazeto je u rije¢ima Ebu Hamida
el-Gazalija (umro 1111), za kojeg je
“znanje cilj predodreden za covjeka
i njegova posebna odlika zbog koje
je stvoren” (Al-Ghazali 2013:5/34).
Kako pise u “Knjizi znanja”u Oziv-
ljavanju vjerskih znanosti: “Um je
najplemenitije svojstvo koje ¢ovjek

6 “Znanost se ne moze upotrijebiti za pre-
oblikovanje ¢ovjecanstva u racionalni-
jem kalupu. Svako novomodelirano ¢o-
vjeCanstvo samo ¢e reproducirati dobro
poznate deformacije svojih autora. Cudna

MUALLIM

posjeduje... jer putem njega ¢ovjek
pristaje opravdati BozZije povjerenje,
i pomoc¢u njega postize bliskost s
Bogom” (Al-Ghazali 2013:1/52).1z
ove perspektive, postoji sustinska veza
izmedu epistemologije, ontologije i
eshatologije. Nauka o tome kako zna-
mo direktno je povezana s naukom
o tome $ta jesmo i nacinom na koji
postizemo konacne ciljeve. Kao ta-
kvo, poducavanje se smatra najve¢im

ljudskim poduhvatom:

Poduc¢avanje znanju je, iz jed-
ne perspektive, ¢in oboZavanja
Boga, a iz druge ono je ¢in biva-
nja BoZijim namjesnikom. To je
najuzviseniji nacin ostvarivanja
tog namjesnistva, zbog toga $to
je Bog otvorio srce ucenjaka za
znanje, koje je Njegovo najinti-
mnije svojstvo. On je otuda poput

riznica, ¢ak mu je dozvoljeno i da
ih dijeli svakom kome je potreb-
no (Al-Ghazali 2013,1/52-3).

Usmjereni na razvoj cjelovitog ¢o-
vieka i postizanje njegovih najvisih
mogucénosti i na ovom i na budu-
¢em svijetu, klasi¢ni islamski modeli
znanja i obrazovanja mogu pruziti
vitalnu alternativu onome $to Ador-
no i Horkheimer identificiraju kao
neumornu regresiju prosvjetiteljstva
u samu mitologiju koju ono poku-
$ava izbjedi, time se “pretvarajudi u
otvorenu obmanu masa” (Adorno i
Horkheimer 1992:34). Kako pogubni
udinci sekularnog liberalnog huma-
nizma sve jasnije razotkrivaju svoje
gorke plodove u genocidu, ekocidu,
rastu¢im ekonomskim nejednakosti-
ma i mnostvu humanitarnih kriza,
krajnje je vrijeme da se otvori aka-
demija za alternativne paradigme, a
ne da se jo$ dublje kopa po zecijoj
rupi koja je dovela do nasilja, terora
i dehumanizacije. Centralno mjesto
u toj promjeni zauzima kritika pret-
postavljene samodovoljnosti ljudskog
razuma® i na¢ina na koji takva kritika

je iluzija pretpostaviti da znanost moze
unijeti razum u iracionalni svijet, kada
je sve §to ona moze udiniti tek dati jos
jedan oblik uobi¢ajenom ludilu” (John
Gray, Straw Dogs. Prim. prev.).

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



MUALLIM

prosiruje diskusiju unutar akademije,
posebno nudedi kritiku kritike euro-
-americ¢kog centrizma (Allen 2016).

Moderni sistem znanja utemeljen
je na lateralnom, odnosno horizon-
talnom konceptu znanja u kojem
ne postoji transcendentna istina
niti inherentna hijerarhija. Negacija
objektivne, inherentne hijerarhije nije
slu¢ajna. Ona postavlja temelj za na-
metanje proizvoljne hijerarhije. Kako
primjecuje Linda Alcoff (1996:206),
mi danas djelujemo u okviru “episte-
mologije imperijalizma”, u kojoj je
“sve znanje perspektivno, ali sve per-
spektive nisu jednake” (Alcoft 1996,
206). Pod vladavinom pozitivizma,
koji predlaze da ne postoje inhe-
rentne ontoloske hijerarhije, imamo
hijerarhiju funkcionalnosti. Podrugja
znanja za koja se smatra da imaju
najneposredniju primjenu u Zivotu
na ovom svijetu stavljena su u prvi
plan, dok se ostale oblasti znanja sve
vise oblikuju u skladu s metodologi-
jama ovih prvih (Schmitt 2012:7-9).
Nakon toga, imamo podrucja znanja
koja su sustinska za o¢uvanje samog
kognitivnog carstva. Ovaj je pristup
u suprotnosti s klasi¢cnom islamskom
epistemologijom, i $tavise s ve¢inom
pretprosvjetiteljskih epistemologija,
od kojih mnoge teze utemeljenju u hi-
jerarhiji inteligibilnih stvarnosti. Kako
Lahham (2021:1) zapaza, iz islamske
filozofijske perspektive “poredak zna-
nja odrazava poredak bica, i to putem
intelektualne i ontoloske nuznosti, a
ne uslijed bilo kakvog nametnutog
sistema spolja” (Lahham, 2021:1).

Kognitivna hijerarhija islamskih
intelektualnih tradicija tezi utemelje-
se intelektualni napori usmjeravaju
prema bestjelesnim transcendentnim
stvarnostima koje pruzaju principe na
kojima se sve drugo ureduje i razu-
mijeva. Ovo je u ostroj suprotnosti s
postkantovskim shvatanjem razuma i
inteligibilnosti u kojem je jedino uni-
verzalno inteligibilno upravo nemo-
guénost univerzalnih inteligibilnosti.
Kako Spiker primjecuje:

“...jedna od najvaznijih revoluci-
ja koje su preoblikovale Evropu

u razdoblju od 16. do 18.stolje¢a

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

bilo je je usvajanje i razvoj oblika
misljenja po kojima se vise nije
vjerovalo da ljudsko znanje moze,
putem vlastitih prvih principa,
henoloskih i ontoloskih intui-
cija, vlastitih univerzaliziraju¢ih,
apstraktnih aparatura i vlastitih
figura logike, uspostaviti dodir
s inteligibilnom, a ne iskljucivo
fizickom strukturom koja lezi u
osnovi svijeta, ili s bestjelesnim

stvarnostima” (Spiker 2022:4).

Nasuprot tome, unutar kognitivne
kartografije islama, sve nauke koje se
odnose na vjeru i svijet shvacaju se u
odnosu na hijerarhiju i njihovu me-
dusobnu povezanost. Muslimanske
intelektualne tradicije fokusiraju se
prvenstveno na razvoj cjelovitog ¢o-
vieka koji sluzi Bogu i svojoj zajednici.
Etika je otuda utemeljena u ontologiji
i epistemologiji i ostaje centralna za
stjecanje znanja. Kao takve, ¢injenice
ne mogu biti odvojene od vrijednosti.
Takav pristup znanju i obrazovanju pri-
jeko je potreban u dobu u kojem aka-
demija, kako primjecuje Fisher (2022),
sve vi$e postaje oblikovana po mjeri i
za potrebe dehumanizirajuée tehno-
kratije. Preusmjeravanje obrazovanja
ka sistemu u kojem ¢injenice viSe nisu
odvojene od vrijednosti igra presud-
nu ulogu u ovom procesu. Buduéi da
islamske epistemologije nastoje odrzati
tu vitalnu vezu gledajudi istovremeno
na predmete spoznaje kao na dijelove
vece ontoloske cjeline, one mogu igrati
vitalnu ulogu u ovom procesu.

Ovakav pristup obrazovanju moze
nam pomodi da nadidemo pedagoske
modele i nastavne prakse koji i dalje
pocivaju na laznim pretpostavkama
euro-americke superiornosti i uni-
verzalnosti. To, medutim, ne znadi
ponovno uspostavljanje nekog spe-
cifiénog nastavnog plana i programa
iz kasnog klasi¢nog perioda. Takav bi
potez bio tek banalni tradicionalizam,
koji je vise u skladu s odredenom ide-
ologijom nego principima na kojima
je sam nastavni plan i program izvorno
bio uspostavljen. Umjesto toga, bas
kao $to su muslimanski u¢enjaci upo-
znali naslijede grcke tradicije, kritic-
ki ga promisljali na osnovu klasi¢nih
islamskih principa i ukljuéili aspekte

za koje su smatrali da su u skladu s
tim principima u teologiju, filozofiju,
pravo i §iri nastavni plan i program,
tako se i danas moze uspostaviti di-
jalog s euro-americkom tradicijom.
Kako Ahmad (2017) predlaze, takav
nastavni plan i program doveo bi “za-
padnu prosvjetiteljsku tradiciju kritike
u razgovor s islamskom tradicijom
kako bi se analizirale razlike, alii sli¢-
nosti izmedu njih”. Postprosvietiteljski
koncept kritike proizlazi iz specifi¢ne
historijske diskurzivne formacije koja
je jedinstvena za zapadnu civilizaciju
(Ahmad 2017). U svom protivljenju
religiji, ali i svim velikim narativi-
ma, zagovornici sekularne kritike
zaslijepili su mnoge za perspektive
koje nude drugi oblici kritike, kako
oni utemeljeni u vjerskim tradicija-
ma, tako i oni utemeljeni u drugim
metafizickim sistemima poput pla-
tonizma i neoplatonizma. Central-
no mjesto u svim takvim oblicima
kritike zauzima proces samokritike,
u kojem se ucenik ili sljedbenik po-
ducava sredstvima treniranja sopstva
(terbija) kako bi se osiguralo da nje-
govo razmisljanje ne bude zavedeno
strastima i pristrasnostima. Jer, ono
§to je dolje — osjetilne stvarnosti — ne
moZe se razumjeti prema onome $to
je gore i biti uskladeno s onim $to je
gore — inteligibilnim stvarnostima —
ako onaj koji razumijeva nije i sam
uskladen s onim $to je gore.”

Zakljuéak

Kako smo vise nego ikad svjesni
pogubnih u¢inaka kolonijalizma i neo-
liberalnog kapitalistickog realizma,
konstruktivno bavljenje islamskim
tradicijama intelektualnog i duhov-
nog obrazovanja moze koristiti i
muslimanskim i nemuslimanskim
ucenjacima i odgajateljima u vracanju
holisticke vizije svijeta i mjesta Covjeka
unutar njega. Kolonizacija je iskrivila
historiju i identitet i koloniziranih
i kolonizatora, kako to primjecuje

T d b e b 4 e by Jes e/ Ko
radi po onome §to zna, Bog ¢e mu dati
znanje o onome §to ne zna (Muhammed,
a.s. Prim. prev.)

52



Fanon i saradnici (2021). Epistemicka
dekolonizacija otuda je klju¢na i za
kolonizirane i za kolonizatore, koji su
navikli na mit o univerzalizmu i inhe-
rentnoj superiornosti euro-americkih
intelektualnih i kulturalnih tradicija.
Islamske tradicije, Cesto pozicionira-
ne kao rasijalizirani “drugi” naspram
kojih su konstruirani euro-americkim
akademskim standardima, nude vi-
talne i smislene alternative. Njihove
perspektive pruzaju snazan temelj za

Adorno, T'W., and M. Horkheimer
(1992). Dialectic of enlightenment.
London: Verso.

Ahmad, 1. (2017). Religion as critique:
Islamic critical thinking from Mecca fo
the marketplace. Chapel Hill: University
of North Carolina Press.

Al-Attas, S.N. (1993). Islam and secu-
larism. Kuala Lumpur: International
Institute of Islamic Thought and
Civilization.

Al-Attas, S.N. (1999). The concept of edu-
cation in Islam: A framework for an
Islamic philosophy of education. Kuala
Lumpur: International Institute of
Islamic Thought and Civilization.

Al-Ghazali, A. H. (2013). Ihya’ ‘Ulim
al-Din. Jedda: Dar al-Minhaj.

Alcoff, Linda (1996). Real knowing: New
versions of the coberence theory. Cornell
University Press.

Allen, A. (2016). The end of progress: De-
colonizing the normative foundations of
critical theory. New York: Columbia
University Press.

Asif, ML.A. (2020). The loss of Hindustan:
The invention of India. Cambridge:
Harvard University Press.

Castro-G6éMez, S. (2008). “(Post)colo-
niality for dummies: Latin American
perspectives on modernity, coloniality,
and the geopolitics of knowledge”. In:
Coloniality at large: Latin America and
the postcolonial debate. Ed. Mabel Mo-
rana, Enrique Dussel, and Carlos A.
Jauregui, 259-85. Durham, NC: Duke
University Press.

Comte, A. (2009). The positive philosophy
of Auguste Comte. 2 vols. Trans. Harriet
Martineau. Cambridge: Cambridge
University Press.

53

osporavanje i kritiku kontinuirane do-
minacije kolonijalnih na¢ina saznava-
nja. Proucavanje muslimanskih inte-
lektualnih tradicija treba biti predmet
ozbiljnog interesa ucenjaka i odgajatelja
u razli¢itim oblastima, ne samo kao
predmet proucavanja, ve¢ i kao izvor al-
ternativnih rjeSenja za hitne potrebe sa-
vremenosti. Ove tradicije nude klju¢ne
uvide zajednicama koje nastoje Zivjeti
svoju svakodnevnicu u svjetlu vje¢nih
principa. To uklju¢uje preoblikovanje

Literatura

Fanon, F., J. — P. Sartre, H. K. Bhabha,
and C. West (2021). The wretched of the
Earth. Trans. Richard Philcox. 60th
anniversary ed. New York: Grove Press.

Faruque, M.U. (2024). “Decolonizing
the Muslim mind: A philosophical
critique”, The Philosophical Forum
2024,1-23.

Fisher, M. (2022). Capitalist realism.: Is
there no alternative?. 2nd ed. Winche-
ster: Zero Books.

Freire, P, M. Bergman Ramos, D. P.Ma-
cedo, and I. Shor (2018). Pedagogy of
the oppressed. 50" anniversary ed. New
York, NY: Bloomsbury Academic.

Fricker, M. (2007). Epistemic injusti-
ce: Power and the ethics of knowledge.
Oxford: Oxford University Press.

Garfield, J. (2002). Empty words: Buddbist
philosophy and cross-cultural interpretation.
New York: Oxford University Press.

Gutas, D. (2018). “Avicenna and after:
"The development of paraphilosophy. A
history of science approach”. In: Is/a-
mic philosophy from the 12th to the 14th
century. Ed. A. Al Ghouz, Gottingen:
Bonn University Press, 13-65.

Hallaq, W.B. (2009). Sharia between past
and present: Theory and modern trans-
formations. Cambridge: Cambridge
University Press.

Hallaq, W.B. (2018). Restating orientalism:
A critique of modern knowledge. New
York: Columbia University Press.

Israel,]. 1. (2006). Enlightenment contested:
Philosophy, modernity, and the eman-
cipation of man 1670-1752. Oxford:
Oxford University Press.

Lahham, K. (2021). The anatomy of
knowledge &3 the ontological necessity
of first principles. Abu Dhabi: Tabah

Foundation.

MUALLIM

svijesti, institucija i praksi kroz svijest o
dubokoj vezi izmedu epistemickog su-
vereniteta, ‘osvjes¢ivanja’i oslobodenja
ljudi. Islamske intelektualne tradicije
nude radikalno razli¢ita shvacanja
Covjecanstva, otvarajuéi moguénosti
koje nadilaze konvencionalnu teoriju i
praksu, te sugeriraju svrhu pedagogije
koja ide daleko iznad instruiranja i
proizvodnje znanja.

Prevela: Ilma Deli¢

Lewis, B. (2003). What went wrong?. 1st
perennial ed. New York: Perennial.
Lumbard,J. E. B. (2022). “Decolonizing

Qur’anic studies”, Re/igions, 13,2,176.

Lumbard, J. E. B. (2024). “Islam and the
challenge of epistemic sovereignty”,
Religions, 15, 4, 406.

Macedo, D. (2018). ‘Introduction’ to Pe-
dagogy of the oppressed. 50th anniver-
sary ed. Ed. M. Bergman Ramos D. P.
Macedo and I. Shor., New York, NY:
Bloomsbury Academic, 1-33.

Memon, N.A., M. Abdalla, and D.
Chown (2024). “Laying foundations
for Islamic teacher education”, Edu-
cation Sciences, 14.

Nasr, S. H. (2001). Is/am and the plight of
modern man. Rev.and enl. ed. Chicago:
ABC International Group.

Nasr, S. H. (2010). Islam in the modern
world: Challenged by the West, threate-
ned by fundamentalism, keeping faith
with tradition. 1st ed. New York, NY:
HarperOne.

Quijano, A. (2007).“Coloniality and mo-
dernity/rationality”. Cultural Studies,
21,2-3,168-78.

Reilly, R. R. (2011). The closing of the
Muslim mind: How intellectual suicide
created the modern Islamist crisis. Wil-
mington, DE: IST Books.

Reynolds, G.S. (2010). Zhe Qur'in and
its biblical subtext. London: Routledge.

Rizvi, S.(2020). “Reversing the gaze? Or
decolonizing the study of the Qur’an”.
Method & Theory in the Study of Reli-
gion, 33,122-138.

Sabri, M. (1981). Mawagif al-agl wa
[=ilm wa I-Glam min Rabb al-alamin
wa ‘tbadibi al-mursalin. Beirut: Dar

al-Thya'.

Novi Muallim ¢ jesen 2025 ¢ god. XXVI ¢ br. 103



MUALLIM

Salaymeh, L. (2021). “Decolonial
translation: Destabilizing colonia-
lity in secular translations of Islamic
law”, Journal of Islamic Ethics,5,1-2,
250-77.

Salaymeh, L. (2022). “The ‘good ori-
entalists”. In Westernness: Critical
reflections on the spatio-temporal con-
struction of the West. Ed. Christopher
GoGwilt, Holt Meyer, and Sergey
Sistiaga, Berlin: De Gruyter Olden-
bourg, 105-136.

Schmitt, A. (2012). Modernity and Plato:
Two paradigms of rationality. Roche-
ster: N.Y. Camden House.

Segal, R. (2006). “All generalizations
are bad: Postmodernism on theories”,
Journal of the American Academy of
Religion, 74,1, 151-171.

Sentark, R. (2020). “The decline of the
decline narrative: Revisiting the pe-
riodisation of Islamic history”. In:
Niedergangsthesen auf dem Priifstand
/ Narratives of decline revisited. Ed.
Merdan Gunes Bacem Dziri, Berlin:
Peter Lang, 213-47.

Shoemaker, S. J. (2022). Creating the
Qur’an: A historical-critical study. Oa-
kland: University of California Press.

Smith, L. T. (2021). Decolonizing

methodologies: Research and Indigenous
peaples. 3rd ed. London: Bloomsbury
Academic.

Spiker, H. (2022). The metacritique of
Kant and the possibility of metaphysics.
Abu Dhabi: Tabah Foundation.

Sprenger, A. (1857). 4 catalogue of the
Bibliotheca Orientalis Sprengeriana.
Giessen: Wilhelm Keller.

Walbridge, J. (2011). God and logic in
Islam: The caliphate of reason. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Young, R. (2020). Postcolonialism: A very
short introduction. 2nd ed. Oxford:
Oxford University Press.

BEN
I NS FPTS

AMQ;KSM L) Zulys 3 S Ay, & SGl adl ol
P & SS K p e LY DAl ol s 1l
)\ %.,J\ G OF sl (JAI L o) Aexdnsly LoMLY) 610
SLW dYaN) guall el i ddldl olaesll
plaseial i 3] ddage D05 iy Ly g A (oY) &Sl
@My Ly oled] oVle 3 Lol a4, Sl ol )
PN am e Yad JW c*\"M 0> G R ) k]
1) U\ﬁ\ plasal = F}“‘ Gyl s oo
bl s 3 LAY Sl UKLl Glasay famgl)
35,0 L 35 adlasl) o3 JueaY) o) 5 polal) Slasal] diu
B ol Zaale 3Ty (gaedl uSClly eyl Ul cdanl) bl
fage BUT 238 0 ey 136 g 0l -3 Y15 55291, 25l
ol W el 3 25L3D0 2oLl Sl e Jasl)
Abala) LMY a8 el 2 4 Sl ssed) amss g

il Lk cdadl Glaandl Yl e lall SIS
e Ll

Novi Muallim ¢ jesen 2025 © god. XXVI © br. 103

Abstract

ISLAM, COLONIALITY, AND THE PEDAGOGY OF
COGNITIVE LIBERATION IN HIGHER EDUCATION

Joseph. E. B. Lumbard

Eurocentric intellectual dominance within the academic study
of Islam marginalizes Islamic epistemologies, perpetuating an
intellectual hierarchy that undermines Islamic traditions and
their attendant educational systems. Such imbalance, both in
the West and in Muslim communities, discourages critical
heuristic engagement with the rich intellectual heritage of Islam.
This is a missed opportunity, as Islamic intellectual traditions,
particularly in metaphysics and theology, can be employed to
offer vital perspectives for teaching in higher education. Rather
than critiquing Islam from a Euro-American perspective, the
methodological expertise of Orientalism can be employed to
explore the potential of Islamic traditions to provide alternative
perspectives regarding contemporary exigencies. Engaging with
these traditions provides the foundation for a holistic vision for
higher education, teaching and criticality in ways that integrate
epistemology, ontology, and ethics. This approach can provide
important perspectives for remedying dehumanizing trends
in modern higher education, reorienting intellectual efforts
toward ethical, holistic engagement.

Keywords:Islam, colonialism, education, epistemology, metaphysic

54



